



לעילוי נשמת יהודית בת דוד לעילוי נשמת מאיר בן יעקב





Distributed in Australia by Shaarei Tefillah

2020 SHAVUOS

דברי תורה שבועות בגמרא עניני שבועות שבועות בהלכה

## SPONSORS

We would like to thank our generous sponsors who ensured that the booklet was professionally printed and delivered

GOLD —

## Yad Mordechai Trust

- SILVER -

**Nathan & Hazel Gluck & Family** 

> לעילוי נשמת נינה בת מאיר



From grateful parents thanking all those who have spent so much time and energy on this amazing project-

Best Wishes. **Family I Levy** 

**Anonymous Sponsors** 

## — BRONZE -

**SD Management** 

לעילוי נשמת ר' זאב בן ר' חיים הכהן

**Tim & Lauren Dempsey** לעלוי נשמת פנחס בן יעקב

**Meir Golda Trust** לעלוי נשמת נתן בן מרדכי

לעלוי נשמת מרת ברוכה בת ר׳ אליקים יהודה ע׳ה

**Anonymous Sponsors** 

Miguel & Fabiana לעלוי נשמת **Abadi** מלכה בת שרה

**Family Fine** 

**Family Fagleman** לעולי נשמת ר' נ<mark>פתלי בן ר' יהודה אריה ז'ל</mark>

In memory of **Professor Malcolm** and Mrs Shirley Huglin

## PROJECT PARTNERS -

So special that so many boys learning together, Kol Hakavod, Shuly and Feigy

**Family B Adler** 

לעילוי נשמת גדליה חנוך ז"ל בן אברהם פסח נ"י

לעלוי נשמת בנימין זאב בן אברהם

Hatzlocha to **The Home Beis** 



## Acknowledgements



We would like to take this opportunity to thank the many people who have devoted a tremendous amount of time and energy to making this project a reality:

- The **Rabbonim** who have been there to offer advice and guidance on how to run this programme smoothly and correctly;
- Our team of Avreichim and Bochurim who have spent countless hours compiling and organising the content for this booklet;
- Raffi Maurer, our graphic designer, for designing and producing the booklet and posters;
- Our administrator and fundraisers, for devoting so much time to this programme;
- **Scanprint Ltd** & **Kay Print Ltd** for printing these high-quality booklets at such short notice.

SUPPORTED BY -

## Supported by local Rabbonim in London and Manchester



























DESIGNED BY RAFFI MAURER
RAFFIMAURER@GMAIL.COM | 07951450989



## Letter from The Home Beis Team



וח מגילת רות there is an incredible message which is profoundly relevant to the period of time we are currently living through.

After אלימלך and his two sons die, ערפה and her daughters-in-law, ערפה and הימלן, are left behind in poverty and disgrace. נעמי encourages them to return to their previous home, the palace of מואב, for a more promising future; ערפה accepts this advice and returns never to be heard of again.

רות, however, declines נעמי's offer and with utter conviction tells נעמי:

"פָּי אֶל־אֲשֶׁר תֵּלְכִי אֵלֵךְ... עַמֵּךְ עַמִּי וֵאלֹקַיִךְ אֱלֹקָי!"

"For wherever you go, I will go... your people shall be my people, and your G-d shall be my G-d!"

This was the start of רות's journey, and because of this she was זוכה to have דוד, and ultimately מלך המשיח, as her descendants.

In the same way, this is the very commitment which כלל ישראל, and especially all those that are participating in The Home Beis שבועות Programme, are making during these difficult times. ה' sent us this virus which led to the closure of our Shuls, schools and בתי מדרשים; and we could have seen this as a message from ה' to "go home" and leave his side.

But, we are telling ה' every day:

"נָי אֵל־אַשֵׁר תַּלְכִי אָלֶרְ!"

"For wherever you go, I will go!"

Despite the difficulties you send our way, we will grab onto you and never let go. We are by Your side forever! This is the biggest commitment a Jew can make to הקדוש ברוך.

May we all be יום טוב to have a beautiful מקבל and be מקבל the תורה with true שמחה we soon be זוכה to see the end of these difficult times, and may we be משיח to see זוכה to see במהירה בימינו.

We hope you enjoy this booklet!



## CONTENTS

## שבועות בהלכה

1

A variety of sugyas analysing some of the הלכות related to שבועות.

## עניני שבועות

31

Providing a deeper look into the מנהגים and fundamental ideas of שבועות itself.

## שבועות בגמרא

**50** 

Structured גמרא וearning of the סוגיות relating to מתן תורה.

## דברי תורה

63

A collection of thoughts and questions to enlighten your יום טוב.

No part of this booklet may be reproduced in any form - photocopy, or otherwise - even for personal use without explicit permission from the copyright holder.



## שבועות בהלכה

## INTRODUCTION -

In these שיעורים we analyse many halachic issues pertinent to שבועות. Starting from the נמרא מחל מחל מחל and working through to modern day פסוקים we aim to cover the basic concepts of the סוגיות. In general as you work through the booklet the שיעורים become more challenging! (Generally, please do not rely on these to actually pasken a שיעורים, ask your Rov.)

# עשרת הדברות Standing for the עשרת הדברות בל Standing for the עשרת הדברות after תקון ליל after אחר 8 Meaty Meals and Cheesecake 15 Flowers in Shul, Wonderful or אסור?



## שבועות בהלכה



## Standing for the עשרת הדברות

Should we stand for the leining of the עשרת הדברות?



**שבועות בהלכה** עניני שבועות דברי תורה **2** שבועות בגמרא דברי תורה



## Introduction:

If you are learning this booklet on the night of שבועות, and you are in Shul (which you probably aren't this year), then you would be about to hear the עשרת הדברות being leined during שחרית. Most people in Ashkenazi Shuls stand up during the עשרת הדברות. However, if you look around carefully you may still see some people sitting down, and in Sephardi Shuls everyone is sitting. Why is this?

Who is correct? Let's take a look...

## **General Leining**

Before we look at sitting and standing during the עשרת הדברות, let's discuss leining during the rest of the year. In most Shuls you will see some people sitting and some standing, why is this?

מקור

שו"ע קמו:ו

אין צריך לעמוד מעומד בעת שקורין בתורה.

Vocab Words

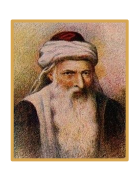
לעמוד מעומד

To stand upright

זכמינו

## רב יוסף קארו

- Last ראשון, lived 1488-1575
- Wrote the שלחן ערוך, the 'last word' of Halacha (together with the מ"ר Ashkenazim)
- Was also incredibly knowledgeable in קבלה, the hidden part of תורה, and had a מלאך who taught him these areas of תורה
- Fled from Spain and Portugal due to decrees against
   Jews and died in Tzfat, ארץ ישראל.



However, let's take a look at the רמ"א:

זקור.

רמ"א שם

הג"ה: ויש מחמירין ועומדין.



זכמינו

## רמ"א

- רב **מ**שה **א**יסרליס, lived from 1530-1572 in Poland, a very early אחרון
- His most famous work is his notes on the שלחן ערוך
- His additions to the שלחן ערוך start with the word הג"ה, which means a note
- He is viewed generally as the final say in Ashkenazi הלכה
- He was also knowledgeable in קבלה (the secret parts of תורה), philosophy, astronomy and history.





## What is the reason for this?

מקור

משנה ברורה שם

ס"ל דראוי...לעמוד **מפני שצריך האדם להעלות בדעתו כששומע הקריאה מפי הקורא כאלו קבלה אותה שעה מהר סיני**, ובהר סיני היו כל ישראל עומדין.

| Vocab Words     |                   |
|-----------------|-------------------|
| ס"ל – סבירא ליה | He holds          |
| ראוי            | It is appropriate |
| אותה שעה        | At that time      |

The משנה ברורה adds 2 clarifications about this psak:

מקור.

משנה ברורה שם

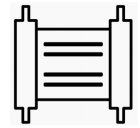
1) כתב הפרי חדש והגר"א **דהעיקר כסברא הראשונה**, וכן נהגו.

2) ומי שהוא איש חלש וקשה לו לעמוד, ועל ידי זה אין דעתומיושבת לכוין היטב לקול הקורא, יש לו לישב.

| Vocab Words |         |
|-------------|---------|
| חלש         | Weak    |
| מיושבת      | Settled |
| היטב        | Well    |

and general agreement amongst the מנהג and general agreement amongst the טוסקים is to sit during leining. Secondly, if you are unable to concentrate on the leining if you stand up then you should for sure sit down.

It is important to note that even though you may be allowed to sit in front of a ספר תורה, you still have to act with extreme respect.



מקור

שולחן ערוך יו"ד רפב:א

חייב אדם לנהוג כבוד גדול בספר תורה. ומצוה לייחד לו מקום, ולכבד המקום ההוא, ולהדרו ביותר...ולא יחזור פניו...אלא ישב לפניו בכובד ראש וביראה ופחד.

| Vocab Words                            |                                                          |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| לנהוג<br>לייחד<br>ולהדרו<br>יחזור פניו | To act To set aside And to beautify Turn your back to it |
| כובד ראש<br>פחד                        | Seriousness<br>Fear                                      |

You cannot turn your back to the ספר תורה even if you are sitting down. You must also act in a hugely respectful manner.

### Quick Quiz



- 1. Who says you don't need to stand during leining?
- 2. Who says there are those who say you should stand?
- 3. What is the reason given for this by the משנה ברורה?
- 4. When would everyone agree you should sit?
- 5. What must you make sure to do if you are sitting down during leining?
- 6. Give three facts about the רמ"א/שלחן ערוך.



## עשרת הדברות

So, we have discovered that the general consensus is that you don't need to stand for leining, although there are some who are מחמיר to stand. What about standing for the עשרת הדברות? This seems to be a much more accepted custom, where is its source?

Firstly, we are actually going to see why some people are very careful **not** to stand. The מרמב"ם was sent precisely our question, let's see his response:

זקור.

שו"ת רמב"ם מט

שאילה: מה תאמר (בעיר) והיה מנהגם מקדם...שיעמדו כולם בעת קריאת הדברות בספר תורה בציבור?

תשובה: ...שכל איש אשר יעמוד בעת קריאת ספר תורה בעשר הדברות ראוי לגעור בו. לפי שמעשה זה הוא דרכי המינים אשר מאמינים כי לעשר הדברות יש להם יתרון על שאר התורה...

| Vocab Words    |                                      |
|----------------|--------------------------------------|
| ראוי לגעור בו  | It is appropriate to complain to him |
| מינים<br>יתרון | Heretics<br>Importance               |

The רמב"ם very strongly argues against standing for the עשרת הדברות. He thinks that this would make people believe that the עשרת הדברות are more important than the rest of the תורה, just like the מינים. As Jews we believe that the entire תורה is of equal, incredible importance!

This concern of the רמב"ם is not a new one. In the בית המקדש the כהנים who were doing the עבודה davened a shorter form of שחרית, part of which was to read the עשרת.

מקור.

ברכות יב.

(הכהנים) קוֹרִין עֲשֶׂרֶת הַדְּבְּרוֹת, "שְׁמַע", "וְהָיָה אִם שָׁמוֹעַ", "וְיָּאָמֶר", "אֲמֶת וְיַצִּיב", וַעֲבוֹדָה, וּבְרְכַּת כֹּהֲנִים. אָמֵר רַב יְהוּדָה אָמֵר שְׁמוֹאֵל: "אַף בִּגְבוּלִין בִּקְשׁוּ לִקְרוֹת כֵּן (העשרת הדברות), אֶלָּא שְׁכִּרְבִּר בִּשְׁלוּם מִפְּנֵי תַּרְעוֹמֶת הַמִּינִין." שָׁבְּבָר בִּשְׁלוּם מִפְּנֵי תַּרְעוֹמֶת הַמִּינִין."

| Vocab Words     |                                            |
|-----------------|--------------------------------------------|
| עבודה           | in רצה of ברכה                             |
| בגבולין         | שמונה עשרה<br>Places not in the            |
| בטלום<br>תרעומת | בית המקדש<br>Got rid of them<br>The claims |

רש"י שם

מפני תרעומת המינין – שלא יאמרו לעמי הארץ, **"אין שאר תורה** אמת"...

Reb Ovadia Yosef paskens like this רמב"ם, and the general Sephardi custom is not to stand during the עשרת הדברות:

Щ//.

ילקוט יוסף או"ח קמה:יב

יש נוהגים לעמוד בשעת קריאת עשרת הדברות שבפרשת יתרו, ובפרשת ואתחנן, או בחג השבועות. ואין זה מנהג נכון על פי ההלכה, שכבר כתב הרמב"ם שיש לחוש בזה, פן יאמרו שדוקא תורה זו מן השמים ולא השאר!

| Vocab Words |               |
|-------------|---------------|
| נכון        | Correct       |
| השאר        | The remainder |



There are some prevalent Ashkenazi גדולים who also pasken that you shouldn't stand during the עשרת הדברות, amongst them Reb Elyashiv.

חכמינו

## רב עובדיה יוסף

- Lived 1920-2013 in Iraq, Egypt and Israel
- Was the Sephardi Chief Rabbi of Israel for ten years, from 1973-1983
- His תשובות, answers to halachic questions sent to him, are famous for demonstrating his incredible breadth of knowledge
- He had an incredible memory; when he was young and poor, he used to ask the book seller to allow him to read the פרים once without buying them in order to memorise them
- His son, Reb Yitzchak Yosef, is the current Sephardi Chief Rabbi of Israel, and he recorded many of his father's halachic rulings in the immense work ילקוט יוסף.



Can you think though of a person who even the רמב"ם would agree could stand during the?

מקור

ילקוט יוסף שם

**הנוהגים לעמוד במשך כל זמן הקריאה, אין כל איסור** במה שממשיכים לעמוד גם בעת קריאת עשרת הדברות.

| Vocab Words |          |
|-------------|----------|
| משך         | During   |
| ממשיכים     | Continue |

If you stand for leining the entire year, like we saw in the רמ"א above, then standing for the עשרת הדברות doesn't show that they are more important to you than any other part of the מעורה! Even the רמב"ם would agree that there is no concern!

Ok, so we have seen why there could be major problems standing for the עשרת הדברות. So, what are the reasons why so many people do stand? And what about the problem raised by the במב"?

מקור

הליכות שלמה תפילה יב:ל

ומה שנוהגים רבים לעמוד בעת קריאת עשרת הדברות...אף דמבואר בתשובות הרמב"ם שאסור לעשות כן, נראה דבזמננו שהכל יודעים שאין זה אלא לזכר המעמד הנבחר בהר סיני, אין בזה חשש.

| Vocab Words |                     |
|-------------|---------------------|
| המעמד הנבחר | The incredible      |
| חשש         | occasion<br>Concern |
|             |                     |

שבועות בהלכה עניני שבועות  $oldsymbol{6}$  שבועות בגמרא דברי תורה



Reb Shlomo Zalman Auerbach writes that nowadays there is no concern for the רמב"ם since everyone knows that the reason we stand for the עשרת הדברות is because we try to recreate the giving of the הר סיני on תורה are more important.

Reb Moshe Feinstein writes two further reasons why there is no concern for the מב"ם nowadays:

מקור

שו"ת אגרות משה ד:ככ

 שנהגו לעמוד גם בשירת הים בפרשת בשלח ובשביעי של פסח, שמזה רואין שאיכא עוד דברים שעומדים אף שלא שייך שם דברי המינים.

2) אין להקפיד בשביל זה כל זמן **שלא אירע שהמינים יטעו את העמי הארץ**...

| Vocab Words |                 |
|-------------|-----------------|
| להקפיד      | To be concerned |
| אירע        | Occurred        |
| יטעו        | Mislead         |

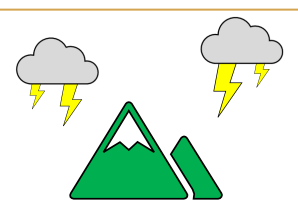
Firstly, since we also stand for the שירה, the claim of the מינים that the עשרת הדברות are more important is not proven by us standing for it. And secondly, we can look around and see that the מינים are not successfully convincing people that the עשרת הדברות are more important, so there is no problem. For these reasons as well as others, most Ashkenazi מעשרת הדרבות and some Separdi פוסקים say there is no problem in standing for the עשרת הדרבות.

**Just one note:** we can see from both the משנה ברורה and Reb Shlomo Zalman Auerbach that when we are listening to leining, and particularly the עשרת הדברות, we should imagine ourselves as once again standing at הר סיני, listening to 'תורה. This surely adds an incredible level to leining!

### Summary Quiz



- 1. Who says you don't need to stand during leining? Who says there are those who say you should stand? Why?
- 2. Who says that you shouldn't stand during the עשרת הדברות? Why?
- 3. When would even he agree that you can stand during the עשרת הדברות?
- 4. What are the reasons given why nowadays there may be no concern standing during the אשרת הדברות?





## שבועות בהלכה



## ברכת השחר after תקון ליל

If someone has been awake all night, what should they do regarding the ברכת השחר?



שבועות בגמרא דברי תורה **8** שבועות בגמרא דברי תורה



## Introduction:

Every day when we wake up, we say a whole series of ברכות which are known collectively as ברכות. Have you ever wondered why we say these ברכות every day? And what happens if I have stayed up the whole night? Or sleep during the day? Let's have a look...

## ברכות השחר

Let's start with the ברכות in ברכות discussing when we say each ברכה every day...

מקור

ברכות ס:

בִּי מִהְעַר אוֹמֵר: "אֱלֹהַי, נְשָׁמָה שֶׁנְּתַתָּ בִּי..." בִּי שָׁמַע קוֹל
תַּרְנְגוֹלָא, לֵימָא: "בְּרוּךּ...אֲשֶׁר נָתַן לַשֶּׂרְוּ בִּינָה לְהַבְּחִין בֵּין
יוֹם וּבֵין לְיָלָה". בִּי פָּתַח עֵינֵיהּ, לֵימָא: "בְּרוּךְ...פּוֹקֵחַ עִוְּרִים".
בִּי תְּרֵיץ וְיָתֵיב, לֵימָא: "בְּרוּךְ...מַתִּיר אֲסוּרִים". בִּי לָבֵישׁ,
לֵימָא: "בָּרוּךְ...מַלְבִּישׁ עֲרוּמִים". בִּי זָקֵיף, לֵימָא: "בָּרוּךְ...זוֹקֵף בְּפוּפִים". בִּי נָחֵית לְאַרְעָא, לֵימָא: "בָּרוּךְ...רוֹקַע הָאָרֶץ עַל בְּפוּפִים". בִּי מְסַגֵּי, לֵימָא: "בָּרוּךְ...הַמֵּבִין מִצְעֲדֵי גְּבֶר". בִּי סַיֵּים הְפָּמִים". בִּי מְסַגּּי, לֵימָא: "בָּרוּךְ...שְׁעָשָׂה לִי בָּל צְרְבִּי". בִּי אָסַר מְסָאנִיה, לֵימָא: "בָּרוּךְ...שְׁעָשָׂה לִי בָּל צְרְבִּי". בִּי פָּרֵיס הָּדְרָא עַל רֵישִׁיהּ, לֵימָא: "בָּרוּךְ...אוֹזֵר יִשְׂרָאֵל בִּגְבוּרָה". בִּי פְּרֵיס מִּדְיִם לְּלְבִייִם לְּתִּשְּאָרָה הְיִשְׁרָא יִבְּרוּרְ...שְׂנָמִי יְדֵים לִּתְבְּאָרָה תְּבִים מְשִׁי אֲבָּיר תָּבְשָׁבִיר חֶבְּלִי בְּיִנְים". בִּי מְשִׁי אָפִיה, לֵימָא: "בָּרוּךְ...אֲשֶׁר קִדְּשָׁר בְּרְשְּרָאוֹן וְצְּלָּנוּ עַל בְישִׁר יְדֵים". בִּי מְשִׁי אֲבִיה מָשֵי אָבִיה תָּבְיִם הְּתְבִּית תְּבְּיִבְּים לִיתְם לִּים הְתִּים הָּתְשִׁבִּיר חָבְּלִים בִּיוֹ בְּיוֹבְי הַתְּבְּתְבִּי וּתְבִּים הָּתְבִיר תְּבְיִבּי בְּיוֹים". בִּי מְשִׁי אָבִיה, לֵימָא: "בָּרוּךְ...אֲשֶׁבְיה, לֵימָא: "בָּרוּרְ...הְמַבְּיוֹי וְצִיְם".

| Vocab Words     |                     |
|-----------------|---------------------|
| מתער            | Awakens             |
| תרנגולא         | Rooster             |
| שבוי            | Rooster             |
| להבחין          | To differentiate    |
| עורים           | The blind           |
| תריץ ויתיב      | Arise and sits      |
| ערומים          | The naked           |
| זקיף            | Gets up straight    |
| נחית לארעא      | Steps to the        |
|                 | ground              |
| רוקע            | He spreads          |
| מסגי            | He walks            |
| המכין מצעדי גבר | Firms man's strides |
| סיים מסאניה     | Puts on his shoes   |
| אסר המייניה     | Ties his belt       |
| אוזר            | Surrounds           |
| פריס סודרא      | Spreads his turban  |
| משי             | Washes              |
| אפיה            | His face            |
| חבלי שינה       | The binds of sleep  |
| תנומה מעפעפי    | Slumber from my     |
|                 | eyelids             |



Originally, every day we would say each ברכה as we do the action which the ברכה is thanking 'ה for; for example, we would make a ברכה on the rooster's crow when we hear it, and the ברכה on shoes when we put them on. Nowadays, however, we say most of the ברכות in Shul, why is this?

מקור

שולחן ערוך מו:ב

עכשיו...**מפני עמי הארצות שאינם יודעים אותם**, נהגו לסדרם בבית הכנסת ועונין אמן אחריהם, ויוצאים ידי חובתן:

| Vocab Words |                                            |
|-------------|--------------------------------------------|
| עמי הארצות  | More ignorant members of                   |
| לסדרם       | society To arrange them (i.e. to say them) |
| עונין       | And they answer                            |
| ויוצאים     | And they fulfil                            |
| חובתן       | Their requirement                          |
|             | (to say the ברכות)                         |



Nowadays, there are some people who wouldn't be able to say the ברכות themselves, and therefore we say them all in Shul to allow others to answer אמן to us and fulfil their obligation. (This is amongst other reasons.)

This is all very nice, but what happens if (like most!) you don't actually hear a rooster in the morning? Or if you don't wear a belt? Can you make the ברכה?

מקור

רמ"א אורח חיים מו:ח

יש אומרים דאפילו לא נתחיב בהן מברך אותן, **דאין**הברכה דוקא על עצמו אלא מברכים שהקדוש ברוך
הוא ברא צרכי העולם.

| Vocab Words  |                                         |
|--------------|-----------------------------------------|
| נתחיב        | Obligated (due to personal experience)  |
| דוקא<br>צרכי | experience)<br>Specifically<br>Needs of |

The ברכות השחר do not depend on each individual person's experiences but were rather instituted in order for each person to express appreciation of 'ה's kindness to the whole world every day. This is irrespective of whether, for example, a person himself heard a rooster that morning or not.



מקור

שערי תשובה מו:ז

בהך ברכה ד"המעביר שנה" יש לדקדק קצת **כיון** שאומרה על עצמו המעביר שנה מעל עיני.

| Vocab Words |                                            |
|-------------|--------------------------------------------|
| המעביר שנה  | The one who                                |
| לדקדק       | The one who removes sleep To be particular |

The המעביר שנה says that the ברכות may be different to the other המעביר שנה as one says in המעביר שנה that 'ה removes "sleep from **my eyes**." How can one say this if he never went to sleep? The שערי תשובה also quotes the אליה רבה who adds that the same is true of משנה ברורה Let's see how the משנה ברורה paskens:

מקור

משנה ברורה מו:כד

ומסיק בשערי תשובה **דיראה לשמע אלו השתי הברכות מאחר ויכוין לצאת.** ואם ישן בלילה ששים נשמין, לכלי עלמא יש לו לברך אותם.

| Vocab Words                                     |  |  |
|-------------------------------------------------|--|--|
| And it is concluded<br>That it appears          |  |  |
| (correct) And he shall intend 60 breaths (about |  |  |
| 30 minutes)<br>According to<br>everyone         |  |  |
|                                                 |  |  |



In summary: if one has slept for about half an hour, he can certainly say all the ברכות normally. If one didn't sleep half an hour, when it comes to the אלוקי נשמה one should not recite the המעביר שנה himself, but should rather get someone else who has slept to say it on his behalf and he should have כוונה to fulfil his obligation and answer ברכה to that ברכה.

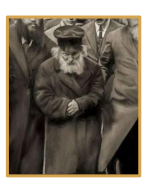
שבועות בהלכה עניני שבועות דברי תורה **10** שבועות בגמרא דברי תורה



זכמינו

## חפץ חיים

- Lived 1839-1933
- Real name is Reb Yisroel Meir Kagan, but is called the חפץ חיים after the title of his famous work on לשון הרע
- Wrote the 'משנה ברורה', a renowned commentary on the שלחן ערוך
- Lived in Radin, Belarus.



So far, we have discussed general Ashkenazi psak. Let's see how Sephardim pasken:

זקור.

ילקוט יוסף הלכות חג השבועות אות יא

## מנהיגו לברך **כל ברכות השחר**.

| Vocab Words |                              |  |
|-------------|------------------------------|--|
| מנהגנ       | Our (the Sephardi)<br>custom |  |

Sephardim generally hold like ר' עובדיה that even if one did not sleep, he can still say אלוקי and המעביר שנה The reason for this is that he holds even these two ברכות can be looked at in a general sense as praising ה' for waking people up and giving them their נשמות back.

### Ouick Ouiz



- 1) Why do we say ברכות השחר every morning?
- 2) If one does not wear a belt that day, does he still say אוזר?
- 3) Which two ברכות must one have slept that night in order to say according to the משנה ברורה?
- 4) How long does one have to sleep in order to be able to say them?
- 5) What is the solution if one did not sleep?

## ברכות התורה

Now that we have looked at the majority of the ברכות השחר, we can explore the הלכות סל ברכות התורה Let's start by having a look at why we say the ברכות התורה only once a day? Surely you should make the ברכה every time you are about to learn? below asks this question...

מקור

תוספות ברכות יא:

ואם תאמר **מאי שנא מסוכה שצריך לברך על כל** סעודה וסעודה לישב בסוכה?

| Vocab Words |                         |  |
|-------------|-------------------------|--|
| מאי שנא     | What is the difference? |  |



## The רא"ש gives an incredible answer.

מקור

רא"ש ברכות פרק א סימן יג

מסתבר שבני אדם שרגילין תמיד לעסוק בתורה, ואפילו כשיוצאין לעסקיהן ממהרים לעשות צרכיהם כדי לחזור וללמוד ותמיד דעתם על לימודם, לא חשיב הפסק לענין הברכה. וכן אם למד בלילה, הלילה הולך אחר היום ואין צריך לברך כל זמן שלא יישן.

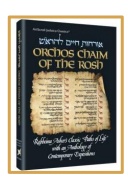
| Vocab Words |               |  |
|-------------|---------------|--|
| מסתבר       | It is logical |  |
| שרגילין     | Who are       |  |
|             | accustomed    |  |
| לעסקיהם     | To their jobs |  |
| ממהרים      | Hurry         |  |
| חשיב        | Considered    |  |
| לענין       | Regarding     |  |

The ברכות התורה ברכות התורה. This is because even when we are busy living our everyday lives, whether at work or school, we know that the main focus of our lives must always be on תורה and therefore it is never considered an interruption to the original ברכות. However, sleeping would be an interruption to the original ברכות every morning.

זכמינו

## רא"ש

- **ר**ב **אש**ר בן יחיאל
- Lived 1259-1327 in Germany and Spain
- He wrote an incredibly important work called the פסקי הרא"ש
   which summarises and clarifies the relevant הלכות from the גמרא
- He also wrote many letters in which he answers halachic questions addressed to him, and a ספר מוסר called ארחות חיים מפר מוסר
- He lived through huge antisemitism and was forced to flee from Germany to Spain
- He was vehemently opposed to secular learning, especially philosophy.



But does that mean that if you did not sleep you don't need to say new תורה?

מקור

משנה ברורה אורח חיים מז:כח

אם היה ניעור כל הלילה יש אומרים דאין צריך לברך בבוקר, ויש אומרים דצריך לברך כי קבעו חכמים ברכה זו בכל יום דומיא דשאר ברכות השחר. וספק ברכות להקל (ולכן אינו מברך) אך אם אפשר לו יראה לשמוע ברכות התורה מאחר...

| Vocab Words |               |  |
|-------------|---------------|--|
| ניעור       | Awake         |  |
| קבעו        | Instituted    |  |
| דומיא       | Similar       |  |
| דשאר        | To the other  |  |
| להקל        | One should be |  |
|             | lenient       |  |





## So, we have 2 opinions:

- 1. Some say that the ברכות התורה are unique as the whole time one is awake he never properly takes his focus off the תורה, as we saw in the רא"ש, and therefore one never has to say new ברכות unless he has slept.
  - 2. Others say that the ברכות were instituted to be said every day, like the ברכות, and one must say them each morning even if he didn't sleep at night.

Since it is a מחלוקת, the משנה ברורה concludes that **one must not say the ברכות if he did not sleep**; rather, one should try to hear it from someone who slept that night.

Based on this, what would be the דין if one slept during the day? Should he make the ברכות when he wakes up?

מקור

שולחן ערוך מז:יא

שנת קבע ביום על מטתו הוי הפסק, ויש אומרים דלא הוי הפסק.

| Vocab Words |                    |  |
|-------------|--------------------|--|
| שנת קבע     | A permanent sleep  |  |
| הוי הפסק    | Is an interruption |  |

ברכות התורה seems to be the same מחלוקת as we had before! If you hold that the ברכות התורה were instituted to be said each day, then even if you had a long sleep during the day you do not say a new ברכות התורה as it has not yet been a new day. If you hold that the שפר not instituted for each day, but rather are said each time there has been an interruption since you last learned i.e. sleep, then you do say a new ברכה after a daytime sleep, as there has been an interruption since you last learned. Once again, due to this doubt we don't make a ברכה in this case.

Based on this can you think of a case where one did **not** sleep at all during the night, but still says ברכות התורה the next morning according to **all** opinions?

מקור

משנה ברורה מז:כח

**אם היה ישן ביום שינת קבע על מטתו, ובלילה שלאחריו היה ניעור כל הלילה**, פסק הגאון רבי עקיבא איגר דבזה לכולי עלמא צריך לברך בבוקר ברכות התורה.

| Vocab Words                           |  |  |  |
|---------------------------------------|--|--|--|
| שנת קבע A permanent sleep<br>After it |  |  |  |

רבי עקיבא איגר says that if one **has a long sleep in the day before staying up the whole night, he should say ברכות התורה in the morning according to all opinions!** 

The logic he uses to explain why this is true is called a 'ממה נפשך' - meaning, it doesn't matter who is right in our argument - as according to both opinions one should make new ברכות. If it is true that the ברכות התורה were instituted each day to be like the other ברכות of השחר then you need to make new ברכות, as **it is now a new day**. If it is true that the השחר are supposed to be said after every interruption then you also need to make a new ברכה, as there was an interruption when you slept in the day. So, by the time the morning comes you for sure need new !! (Geshmak!)



Summary Quiz

Originally when would you say the ברכות השכר? Why do we say them in Shul nowadays?

- 2. Why do I make a ברכה if I don't hear a rooster?
- 3. Which two of the ברכות השחר can you not make if you didn't sleep at night according to the מ"ב Who argues with this? What should you do instead according to the מ"ב?
- 4. Why do we not say ברכות התורה every time we sit down to learn?
- 5. If one stays up the whole night, should he say ברכות התורה in the morning? Why?
- 6. When does everyone agree that even if he stayed up the whole night, he should say ברכות in the morning?

## Summary הלכות:

Because we did not manage to get through all the הלכות of making ברכות after being awake the whole night, here is a concise overview of all the relevant הלכות:

(See if you can spot the ones we have already learnt!)

- -As a general rule, if one fulfils his obligation for a ברכה through someone else, he should only respond 'אמן' and not say 'ברוך הוא וברוך שמו' as it may be an interruption, though if he does he has still fulfilled his obligation. [ במ"כ ]
- In any event, the ברכה should be said as soon after (עמוד השחר Dawn) as possible. [מג"א מז:יב

## על נטילת ידים (1

- ספרדים hold that one should wash his hands at עמוד השחר (Dawn) without a וילקוט יוסף חג השבועת אות יא]. ברכה
- ברכה likewise hold that one should wash his hands at עמוד השחר without a ברכה. They also hold, however, that before davening שחרית one should go to the toilet and wash his hands again, this time with the על נטילת f על נטילת f מ"ב ד:ל". ידים

## אשר יצר (2

- Everyone agrees one should say אשר יצר after going to the toilet before davening ילק"י שם ומ"ב שם]

### אלקי נשמה וברכת השחר (3

- According to the ברכות of ברכת השחר, including אלוקי נשמה, may be said even if one was awake the whole night. [ילק"ו שם]
- אשכנזים agree that the other ברכות may be said, but argue about whether אלוקי נשמה and המעביר שנה and המעביר שנה and המעביר שנה and המעביר שנה and המעביר שנה. Therefore, one should hear these two ברכות from someone who slept, or at least someone who follows the מנהג of the מנהג.
- If one slept at night for 30 minutes, or at least thinks he might have, he can say these ברכות according to all opinions. If he had a long sleep the day before he may also say them. [נטעי גבראיל, הל' שבועות פרק יט]

## ן (2 ציצית (4 [

- If one was awake the whole night, he cannot make a new ציצית on the ציצית he wore all night and must make a ברכה on a ברכה instead. [שו"ע ח:טז ומ"ב שם]
- If he does not wear a טלית גדול he can put on new ציצית and make a ברכה on them, or take off his current ציצית on them, or take off his current ברכה on them.
- Alternatively, he can hear the ברכה from someone who wears a טלית גדול, but should have חיוב to fulfil his ברכה and should adjust his own ברכה a bit as he hears the ברכה.

[נטעי גבריאל שם]

### ברכות התורה (5

- ספרדים hold that ברכות התורה may be said, even if one has not slept at all. [ילק"י שם
- ברכה hold it is a מחלוקת and therefore one should hear the ברכה from someone who has slept or who follows the מנהג of the מנהג.

[מ"ב מז:כח]

- If one slept for about half an hour during the night, or had a long sleep the day before he can say ברכות התורה. [מ"ב שם]



## שבועות בהלכה



# Meaty Meals and Cheesecake

Why can't I have cheesecake as a desert for my meaty meal? How long do I need to wait?



שבועות בהלכה עניני שבועות דברי תורה **15** שבועות בגמרא דברי תורה



## Introduction:

One of the first things people think about when they hear the word שבועות is cheesecake! However, we need to be careful. After our meaty יום טוב סעודה, we all need to wait before having the cheesecake; some wait for six hours, some three, and others only one (!). In this שיעור we are going to clarify the הלכה of waiting between milk and meat. Why do you need to wait? Is this a דרבנן law? How long do we need to wait?

## The Fundamentals

It all begins in the תורה...

מקור

ספר שמות פרק כג פסוק יט

לא תבשל גדי בחלב אמו.

| Vocab Words      |  |  |
|------------------|--|--|
| גדי A young lamb |  |  |

This איסור is repeated in שמות לד:כו and again in דברים יד:כא. Why is it repeated three times?

מקור

מסכת חולין דף קטו ע"ב

תנא לא תבשל גדי בחלב אמו ג' פעמים: אחד לאיסור אכילה, ואחד לאיסור הנאה, ואחד לאיסור בשול.

| Vocab Words |         |  |
|-------------|---------|--|
| הנאה        | Benefit |  |

By repeating the איסור of milk and meat three times we learn that:

- 1) It is אסור to **eat** בשר וחלב
- 2) It is אסור to **cook** בשר וחלב
- 3) It is אסור to **benefit** from בשר וחלב.

Ok, this is all very nice, but if the תורה wanted to tell me that you can't eat בשר וחלב, or have benefit from it, why not just write that? Why express it in terms of cooking all three times?

זקור

טור יורה דעה סימן פז

והוציא איסור אכילה בלשון בישול לומר **שאינו אסור מן התורה אלא דרך בישול, אבל מדרבנן אסור בכל ענין.** 

| Vocab Words         |                              |  |
|---------------------|------------------------------|--|
| והוציא<br>דרך בישול | It expressed If cooked in a  |  |
| בכל ענין            | regular manner<br>In any way |  |





There is only an איסור מן התורה to eat or to benefit from בשר וחלב if they **were cooked together**, this is why it writes all the אסורים in terms of cooking. Any other form of mixture of milk and meat, like a cold meat and cheese sandwich, is only אסור מדרבנן. But the פסוק only talks about young goats, is this the only type of meat that is אסור to have with milk?

מקור

רמב"ם הלכות מאכלות אסורות פרק ט הלכה ג-ד

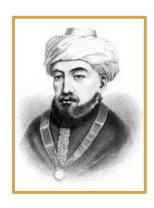
אֵין אָסוּר מִן הַתּוֹרָה אֶלָּא בְּשֵׂר בְּהֵמָה טְהוֹרָה בַּחֲלֵב בְּהֵמָה טְהוֹרָה בַּחֲלֵב בְּהֵמָה אֵינוֹ טְהוֹרָה... בְּשֵׂר חַיָּה וְעוֹף, בֵּין בַּחֲלֵב חַיָּה בֵּין בַּחֲלֵב בְּהֵמָה אֵינוֹ אָסוּר בַּאֲכִילָה מִן הַתּוֹרָה, לְפִיכָךְ מֵתָּר לְבַשְׁלוֹ וּמֵתָּר בַּהְנָיָה. וְאָסוּר בַּאֲכִילָה מִדְּבְרֵי סוֹפְרִים כְּדֵי שֶׁלֹא יִפְשְׁעוּ הָעָם וְיָבוֹאוּ לִידֵי אָסוּר בַּשֵׂר בְּחַלֵב שֵׁל תּוֹרָה.

| Vocab Words                                   |                                                                                          |  |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| בהמה טהורה<br>חיה<br>עוף<br>כדי שלא יפשעו העם | A domesticated kosher animal A wild animal A bird So that people do not become negligent |  |
|                                               |                                                                                          |  |

### זכמינו

## רמב"ם

- Early ראשון, lived from 1135-1204
- Wrote two main works: מורה נבוכים on philosophy and הלכה on משנה תורה
- Widely regarded as one of the greatest of all ראשונים
- Worked as the chief doctor for the Sultan of Egypt.



Note: Though this picture is commonly thought to be the מרנים, it is almost definitely not actually him.

There is only an איסור מן התורה when:

- 1) The **meat is from a domesticated kosher animal** (נדי) being an example, this includes cows, goats and sheep)
  - 2) The milk is from a domesticated kosher animal.

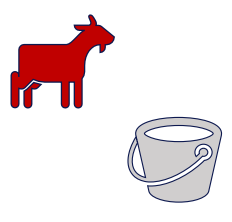
Meat of a חיה, such as deer, and an עוף, such as chicken, is not חיה, such as thicken if it is cooked in milk. However, חז"ל were worried that if they allowed this to be eaten it would lead to people mixing the types of meat and milk that *are* אסור מן התורה, so they made it אסור מדרבנן.

## Quick Quiz



Is the following אסור מדרבנן ,אסור מן התורה, or מותר Why?

- I boiled my steak in cow's milk
- I added some butter to my chicken soup
- A cheese and beef salami sandwich
- Putting soya milk in my cholent.





## Mind the Gap

Now that we understand the בשר וחלב a bit better, we are ready to learn about the gap we leave between eating meat and milk. This gap is another גזירה דרבנן to stop people eating milk and meat together.

מקור

מסכת חולין דף קה ע"א

אמר רב חסדא: "**אכל בשר אסור לאכול גבינה, גבינה** מותר לאכול בשר".

| Vocab Words |        |  |
|-------------|--------|--|
| גבינה       | Cheese |  |

One cannot eat cheese after meat, but one can eat meat after cheese. Why?

מקור

רש"י שם

משום דבשר **מוציא שומן** והוא נדבק בפה ומאריך בטעמו.

| Vocab Words                          |                                                                   |  |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--|
| מוציא שומן<br>נדבק בפה<br>מאריך טעמו | It excretes fats Stuck in the mouth Prolongs its [the meat] taste |  |

According to רש"י when a person eats meat there is fatty residue left in his mouth and throat and one can still taste the meat for a while. (And of course, if there is meat actually between one's teeth then one needs to be concerned for the taste of the meat from those pieces.)

זקור.

רמב"ם הלכות מאכלות אסורות פרק ט הלכה כח

מִ**פְּנֵי הַבָּשָׂר שֵׁל בֵּין הַשִּׁנִיִם** שֵׁאֵינוֹ סָר בִּקְנּוּח.

| Vocab Words    |                                   |  |
|----------------|-----------------------------------|--|
| שאנו סר בקינוח | That is not removed with cleaning |  |

The רמב"ם learns that the issue is meat getting stuck between one's teeth which will not be removed easily with simply cleaning one's mouth. It needs time to soften and be digested within the mouth.

ls there a נפקא מינה להלכה, a practical difference, between these opinions?



מקור

טור יורה דעה סימן פט

[לשיטת רש"י] אפילו אם שהה כשיעור, אם יש בשר בין השינים צריך להסירו, ובתוך הזמן אפילו אין בשר בין השינים אסור לפי שהבשר מוציא שומן ומושך טעם עד זמן ארוך. ולפי זה הטעם אם שהבשר מוציא שומן ומושך טעם עד זמן ארוך. ולפי זה הטעם אם לא אכלו אלא שלעסו לתינוק אין צריך להמתין דכיון שלא אכלו אינו מוציא טעם. והרמב"ם נתן טעם לשהייה משום בשר שבין השינים, ולפי דבריו לאחר ששהה כשיעור מותר אפילו נשאר בשר בין השינים והלועס לתינוק צריך להמתין.

| Vocab Words                       |                                                   |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------|
| שהה כשיעור<br>צריך להסירו         | He waited the appropriate time Need to remove it  |
| עד זמן ארוך<br>שלעסו לתינוק       | For a long time He chewed it for a baby           |
| אין צריך להמתין                   | Do not need to wait                               |
| לשהייה<br>נשאר בשר בין<br>השיניים | For the wait<br>Meat is left<br>between the teeth |



According to רש"י, we are concerned about the taste of the meat remaining in one's mouth.

Therefore, one needs to be careful to wait the required amount of time for the fatty residues to leave his mouth, and also to ensure there is no actual meat in his teeth which would release these residues, even after waiting the required time. However, if you didn't actually eat the meat and just chewed it for a baby, it doesn't release its flavour so strongly and there is no need to wait at all.

According to the רמב"ם we are concerned that meat will remain in your teeth if you haven't waited the required amount of time. Therefore, even if you have just chewed meat for a child you need to wait since meat will have been stuck between your teeth, but once you have waited the required amount of time we aren't concerned even if there is meat between your teeth since it has been digested in your mouth.

מקור

שו"ע יורה דעה סימן פט סעיף א

אכל בשר אפילו של חיה ועוף לא יאכל גבינה אחריו עד שישהה... **ואפילו אם שהה כשיעור אם יש בשר בין השינים צריך להסירו והלועס לתינוק צריך להמתין.** 

| Vocab Words |              |
|-------------|--------------|
| להסירו      | To remove it |

We are מחמיר, stringent, for both opinions and therefore even if one never swallowed meat but only chewed it, he would need to wait like the רמב"ם. And if he finds meat in his teeth after waiting, he must take it out like רש"י.

## **How Long Must I Wait?**

So now that I've eaten my steak. How long do I need to wait before eating milky foods?

מקור

חולין דף קה ע"א

אמר מר עוקבא: "אנא להא מלתא חלא בר חמרא לגבי אבא, דאילו אבא כי הוה אכיל בשרא האידנא לא הוה אכל גבינה עד למחר עד השתא, ואילו אנא בהא סעודתא הוא דלא אכילנא, לסעודתא אחריתא אכילנא".

| Vocab Words             |                                                             |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------|
| אנא להא מלתא            | I am, regarding this matter                                 |
| חלא בר חמרא לגבי<br>אבא | Like vinegar the<br>son of wine<br>compared to my<br>father |
| האידנא                  | Now                                                         |
| עד השתא                 | The same time                                               |
| בהא סעודתא              | In this meal                                                |
| סעודתא אחריתא           | A later meal                                                |

מר עוקבא considered himself like vinegar (i.e. lower quality) in comparison to his father who was like wine. His father would wait an entire day after eating meat before he ate milk. מעודה to סעודה to סעודה.

Since מר עוקבא compared himself to vinegar for waiting from סעודה, **it teaches us that this time is the minimum amount required to wait**.

So, how long is that?



זקור.

תוספות ד"ה לסעודתא

לאו בסעודתא שרגילין לעשות אחת שחרית ואחת ערבית, אלא אפילו לאלתר אם סילק השולחן ובירך מותר...

## **Vocab Words**

שרגילין לעשות

לאלתר סילק השלחן That they are used to doing Immediately Removed the table

תוספות brings an understanding that בין סעודה לסעודה is literal. As soon as one has finished his meal, cleared the table, and said ברכת המזון, he can have a milky meal. However, take a look at the ברב"ם:

מקור

רמב"ם הלכות מאכלות אסורות פרק ט הלכה כח

מִי שָׁאָכַל בָּשָׂר בַּתְּחִלָּה בֵּין בְּשַׂר בְּהֵמָה בֵּין בְּשַׂר עוֹף לֹא יאׁכַל אַחֲרָיו חָלָב עַד שָׁיִּהְיֶה בֵּינֵיהֶן **בְּדִי שִׁעוּר סְעֵדָּה אַחֶרֶת וְהוּא בְּמוֹ שֵׁשׁ שָׁעוֹת.** 

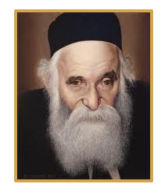


The רמב"ם learns that you need to wait the **normal amount of time** between 2 סעודות, this he says is 6 hours. Famously, ר' אהרון קוטלר, the ראש ישיבה of ראש ישיבה Lakewood, would allow the ישיבה to wait 5 hours and 45 minutes between meat and milk meals. He proved this from the יוהוא **כמו** שש שעות", it is approximately 6 hours.

זכמינו

## רב אהרון קוטלר

- Lived from 1891-1962
- Escaped from Vilna during the Shoah to the USA
- Founded בית מדרש גבוה in Lakewood (BMG) which starting with only 15 בוחרים
- Nowadays BMG has over 10,000 תלמידים, and the town of Lakewood has over 100 ישיבות.



So, who do we hold like?

מקור

שו"ע יורה דעה סימן פט סעיף א

אכל בשר אפילו של חיה ועוף לא יאכל גבינה אחריו עד שישהה **שש שעות**.

The שו"ע follows the opinion of the רמב"ם. But when do the 6 hours start, from when I finished eating meat, or when I finished my meal?





זקור.

ערוך השלחן סימן פט אות ד

ודע, שההמתנה שש שעות הוא מסוף הסעודה של בשר עד תחלת הסעודה של חלב, ואף אם בעת התחלת הסעודה לא יאכל חלב, או שבסוף סעודת הבשר לא אכל בשר, מפני שבגמרא הקפידו מסעודה לסעודה.

| Vocab Words              |                                                 |  |
|--------------------------|-------------------------------------------------|--|
| ודע<br>שההמתנה<br>הקפידו | And know<br>The wait<br>They were<br>particular |  |

The גמרא emphasised that the time between *one סעודה and another סעודה* is the amount you need between milk and meat. Therefore, the ערוך השלחן held that the 6 hours waiting period begins once the **meal** has finished, and finishes at the start of the next meal; and not once one finished eating the actual meat. But there are those who argue...

מקור

קהילות יעקב בארחות רבינו עמוד רכז

אני נוהג כמנהג העולם להחשיב את השש שעות לאחר אכילת בשר ולא מגמר ברכת המזון.

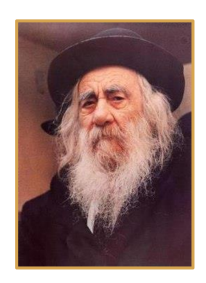
| Vocab Words |              |
|-------------|--------------|
| להחשיב      | To calculate |

The "Steipler" disagrees and explains that the general מנהג is to start waiting from the time one finished eating the actual meat, and not when one finished the סעודה.

זכמינו

## The "Steipler"

- רב יעקב ישראל קניבסקי
- Lived 1899-1985 in Europe and ארץ ישראל
- Is also known as the Steipler or the Steipler Gaon (genius) since his family moved to Hornostaypil in Ukraine when Rav Yaakov was still young
- He was conscribed to the Russian army yet managed remarkably to stay religious
- Famous for his commentary on ש"ס called the קהלת יעקב, and for his incredible letters of advice to hundreds of people
- He is the father of Rav Chaim Kanievsky Shlita.



So, the שו"ע holds like the רמ"ם. What does the רמ"א hold?

מקור

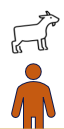
רמ"א שם

והמנהג הפשוט במדינות אלו להמתין אחר אכילת הבשר **שעה אחת** ואוכלין אחר כך גבינה.

| Vocab Words  |                       |  |
|--------------|-----------------------|--|
| והמנהג הפשוט | The widespread custom |  |



Although not exactly like תוספות, or the רמב"ם, the גר"א explains that the מוספות bases his opinion on the זהר that states that one who eats milk within an hour of meat, will have a goat floating over his head for 40 days, which is a very bad sign! Many Dutch communities in fact follow this ארמ"א.



## A Story Is Told...

There was a group of תלמידים who visited Rav Chaim Kanievsky Shlita for a ברכה. As they walked past him for his ברכה, he whispered something to one of them. Once they left, they urged the בחוד to share what the גדול הדור whispered in his ear. "I have no idea how he knew this, but he told me to be more careful about eating milk and meat. I love chocolate, and even after the meaty lunch in ישיבה, I can't resist it." When they asked Rav Chaim how he knew the בחור was struggling, he replied that he could see the goat floating over his head!

We have now seen where waiting six hours and waiting one hour originate, but where does 3 hours come from?

מקור.

קונטרוס איסור והיתר לרבינו ירוחם סימן לט

אכל בשר אסור לאכול גבינה עד סעודה אחרת...וכן נהג מר עוקבא... והוא ג' שעות.

The general Yekish מנהג found in England to wait 3 hours is based on this מנהג who understands that the gap between meals is actually 3 hours. (Perhaps this is because in Europe there isn't much more than 3 hours from sunrise to sunset in the winter!)

(There are another set of הלכות regarding eating meat straight after milk and hard cheese, but we don't have time to explore that now.)

### Summary Quiz



- 1. How many times does the תורה say not to cook milk and meat together? Why? Why is it written as cooking all three times?
- 2. What is 'רש"י's explanation of why you must wait after eating meat? What about the מב"ם?
- 3. What are the practical differences between these two opinions? Who do we pasken like?
- 4. How long did מר עוקבא wait after eating meat? How does תוספות understand this? How does the רמב"ם understand this?
- 5. What will appear over your head according to the זהר if you eat milk within an hour of eating meat?

**שבועות בהלכה** עניני שבועות דברי תורה **22** שבועות בגמרא דברי תורה



## שבועות בהלכה



## Flowers in Shul, Wonderful or 710x?

Why do we decorate our Shuls on שבועות and is it the right thing to do?



שבועות בהלכה עניני שבועות דברי תורה **23** שבועות בגמרא דברי תורה



## Introduction:

Apart from cheesecake, שבועות is also famous for its flowers. Many Shuls around the world spend hours decorating their entire בית הכנסת. There are many קהלות however that will absolutely not allow flowers in their Shul and any attempt to decorate the Shul would be met with fierce rebuke.

What exactly is this מחלוקת? What could possibly be wrong with flowers? In this שיעור, we will analyse this age old מחלוקת.

## מנהג The

The first question we need to ask is why we would decorate our shuls on שבועות?

There are many reasons brought down to explain this מנהג:



מקור

רמ"א או"ח סימן תצד סעיף ג

נוהגין לשטוח עשבים בשבועות בבית הכנסת והבתים **זכר לשמחת מתן תורה**.

| Vocab Words |                        |  |
|-------------|------------------------|--|
| נוהגין      | There is a custom      |  |
| לשטוח עשבים | (מנהג)<br>To lay grass |  |

The רמ"א explains that there is a מנהג to lay grass in Shuls and at home to remember the joy we experienced at מתן תורה.

But what has grass got to do with מתן תורה?

מקור

לבוש החור סימן תצד אות א

**שהיו עשבים סביב הר סיני**, שנאמר: "גם הצאן והבקר אל ירעו".

| Vocab Words |                 |  |
|-------------|-----------------|--|
| סביב        | Around          |  |
| אל ירעו     | Shall not graze |  |



The לבוש explains that although הר סיני is in the desert, a miracle took place and grew grass. He proves this from the fact that Hashem instructed the "בנ"י not to allow their sheep and cattle to graze on the mountain - clearly there was grass on it! But why flowers and trees?

מקור

מגן אברהם סימן תצד אות ד

נוהגין להעמיד אילנות בבית הכנסת ובבתים, ונראה לי הטעם **שיזכירו שבעצרת נידונין על פירות האילן** ויתפללו עליהם.

| Vocab Words                    |                                             |  |
|--------------------------------|---------------------------------------------|--|
| להעמיד אילנות<br>שיזכרו שבעצרת | To erect trees That they will               |  |
| נדונין                         | remember that on<br>שבועות<br>We are judged |  |

The מגן אברהם gives a different reason. The מסכת ראש השנה at the start of מכת ראש השנה we are judged regarding fruit trees. It is a time for us daven for our fruit and plants and we therefore decorate our Shuls to remind us to daven for our trees.



## The Problem

It sounds like a beautiful מנהג! Why would anyone disapprove?

מקור

משנה ברורה שם

הגר"א ביטל מנהג זה משום שעכשיו **הוא חק העמים להעמיד אילנות בחג שלהם**.

| Vocab Words        |                              |
|--------------------|------------------------------|
| שעכשיו<br>חק העמים | That now<br>A law of the     |
| בחג שלהם           | nations<br>On their festival |

The גר"א stopped this מנהג because the tree has become a symbol of a certain non-Jewish holiday. He understood that having a tree in shul would be an issue of "ובחוקותיהם לא תלכו", in their ways you shall not go.

### זכמינו

## גר"א

- The Gaon of Vilna ר' אליהו בן שלמה זלמן
- Lived 1720-1797 in Vilna, Lithuania
- He was called גאון, which means genius, due to his supernatural intelligence
- Has written comments on all areas of תורה, from קבלה on תורה שבכתב
- Was known as the leader of the מתנגדים, and was a staunch opponent of חסידות.



However, as we saw above, it would seem that רמ"א was not so concerned with this issue and promoted the מנהג.

To better understand this מחלוקת, we need to learn more about the issue of "ובחוקותיהם" לא תלכו".

## בחקתיהם לא תלכו

מקור

ויקרא פרק יח פסוק ג

ּכְּמַעֲשֵׂה אֶבֶץ־מִצְרֵיִם אֲשֶׁר יְשַׁבְתֶּם־בָּהּ לָּאׁ תַעֲשֵׂוּ, וּכְמַעֲשֵׂה אֶבֶץ־כְּנַעון אֲשֶׁר אֲנִי מֵבִּיא אֶתְבֶם שָׁמָּה לָאׁ תַעֲשׂוּ וּבְחָקּתִיהָם לָאׁ תֻלֵבוּ.

| Vocab Words                       |                                                             |  |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|
| ישבתם בה                          | That you dwelt there                                        |  |
| מביא אתכם שמה<br>ובחקתיהם לא תלכו | Bringing you there<br>And in their laws<br>you shall not go |  |

מקור

רש"י ד"ה ובחוקתיהם

ובחקתיהם...:אֵלּוּ נִימוֹסוֹת שֶׁלָּהֶן — דְּבָרִים הַחֲקוּקִין לָהֶם — כְּגוֹן טַרְטִיָּאוֹת וְאִצְטַדִּיָּאוֹת, רַבִּּי מֵאִיר אוֹמֵר, אֵלּוּ דַּרְבֵי הַאֲמוֹרִי שֶׁמֵנוּ חַכַמִים.

| Vocab Words                                       |                                                                             |  |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| נימוסות שלהן<br>טרטיאות<br>ואצטדיות<br>דרכי אמורי | Their social customs Going to theatres And to stadiums Ways of the Amorites |  |

**שבועות בהלכה** עניני שבועות דברי תורה **25** שבועות בגמרא דברי תורה



## Key Concep



## דרכי אמורי

- This includes certain acts of the nation of אמורי.
- Examples include wearing talisman, chanting spells, and other acts of sorcery.
- The רמב"ן famously forbade using chickens for ערב יום כפור on ערב יום כפור as he thought this was ערב יום כפור.

We find that ובחקתיהם לא תלכו includes a range of different types of activities from acts of leisure to acts of sorcery.

But this is all a bit vague. Are there any clear definitions of what is considered בחקתיהם לא תלכו?

## שיטת המהרי"ק



The מהרי"ק was asked if there is any problem for a Jewish doctor to wear a קפ"א (a cape). A קפ"א was the uniform of doctors, allowing the public to recognise that the individual is medically trained. It was also a sign of honour and prestige.

Within the תשובה he discusses the בחקתיהם לא תלכו and identifies that there two different types of acts that fall into the איסור.

## 1) A "חק"

מקור

תשובת מהרי"ק כלל פח

**הוא הדבר אשר אין טעמו נגלה**. כדמשמע לשון חק וכפרש"י בפירוש חומש בפרשת קדושים, וזה לשונו: "חקים אלו גזרות המלך שאין להם טעם לדבר".

| Vocab Words          |                                             |  |
|----------------------|---------------------------------------------|--|
| טעמו נגלה            | Its reason is<br>revealed<br>As is implied  |  |
| כדמשמע<br>גזרות המלך | As is implied<br>The decrees of the<br>king |  |



The word "חק" means a statute - like a king's decree. It refers to laws that have no logical reason behind them and are only enforceable because the king instructed people to follow them.

n therefore refers to laws of the nations **that have no logical purpose behind them.** 

## 2) Immorality

מקור

שם

הוא הדבר **אשר שייך בו נדנוד פריצת גדר הצניעות והענוה**.

| Vocab Words                        |                                                                    |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| נדנוד פריצת גדר<br>הצניעות והענווה | Any indication of a breach of the boundary Of modesty and humility |

Any act that is rooted in immoral behaviour is also included in בחוקתיהם לא תלכו. This includes dress, speech and even dance moves!



But, he concludes that there is a really important תנאי, a condition, for all these acts to be forbidden due to בחקתיהם לא תלכו (there may be other problems involved obviously):

מקור

שם

## אלא דווקא כשהוא עושה כדי להדמות אליהם ולא לתועלת ידועה.

Vocab Words

כדי להדמות אליהם
To resemble them
A known purpose

He explains that all these acts are only forbidden if the person performing them **is doing so to resemble the non-Jews**. If there is any other reason why the person is doing that act, there is no איסור.

He therefore held that a doctor could wear a קפ"א because:

a) **There is logic** behind a doctor having a uniform, it is not a "חק"

## b) There is no link to any immorality

c) And even if one of these reasons was true, the doctor is still only wearing the cape to identify himself as a doctor and **not to resemble the גוים**. (Of course, there may be other issues if it would be linked to immorality!)

## שיטת הר"ן

The |"| is found in the context of burning all the king's possessions once he dies. We burn them as a sign of CLIT to indicate that no one else is suited to use the king's possessions.

מקור

מסכת עבודה זרה דף יא

תניא: שורפין על המלכים ולא מדרכי האמורי.



Although the Amorites would also burn the king's possessions, the ברייתא teaches us that there is no problem in burning a Jewish king's possession

The ר"ן explains why:

מקור

ר"ן שם

אינה מדרכי האמורי...לפי שלא אסרה תורה אלא חוקות של עבודת כוכבים. אלו דברים של הבל ובטלה וכולן יש בהם צורך עבודת כוכבים. אבל דברים של טעם שרו, ובשריפה על המלכים טעמא איכא לשרוף לכבודן כלי תשמישן לומר שאין אדם אחר עשוי להשתמש במה שנשתמש בו הוא.

| Vocab Words                                                                |                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| חוקות של עבודת<br>כוכבים<br>הבל ובטלה<br>דברים של טעם<br>שרו<br>כלי תשמישן | Practises needed to serve other gods Worthless and Useless Things with a reason Are allowed The utensils he used |

שבועות בהלכה עניני שבועות דברי תורה **27** שבועות בגמרא דברי תורה



He explains that there is no issue of בחוקתיהם לא תלכו to burn a king's possessions as the איסור is only relevant if it is **rooted in the service of עבודה זרה**. Although the Amorites would also burn the king's possessions, they would not do so for religious reasons, therefore, it is not included in the איסור לא תלכו לא תלכו לא תלכו עבודה נווא refers to things with no reason, or for immoral reasons; the איסור only talks about things related to serving עבודה זרה.

## **Challenge:**

Can you think of a נפקא מינה, a practical difference, between שיטת מהרי"ק?

So, what does the בחוקותיהם לא תלכו hold? With regards to the בחוקותיהם לא תלכו, he comments:

מקור

יורה דעה סימן קעח סעיף א

וכל זה אינו אסור אלא בדבר שנהגו בו העובדי כוכבים לשום פריצות...או בדבר שנהגו למנהג ולחוק ואין טעם בדבר... ושיש בו שמץ עבודת כוכבים מאבותיהם. אבל דבר שנהגו לתועלת, כגון שדרכן שכל מי שהוא רופא מומחה יש לו מלבוש מיוחד שניכר בו שהוא רופא אומן, מותר ללובשו. וכן שעושין משום כבוד או טעם אחר, מותר. לכן אמרו שורפין על המלכים ואין בו משום דרכי האמורי.

| Vocab Words                                                    |                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| שמץ<br>רופא מומחה<br>מלבוש מיוחד<br>שניכר בו שהוא רופא<br>אומן | A trace A specialised doctor A special dress (uniform) That makes him recognisable as a qualified doctor |

The רמ"א holds like **both the מהרי"ק and the ר**מ"א. Therefore, he limits חוקת הגוי to acts that either:

- a) Have no logical reasoning (like the מהרי"ק)
- b) Have any link with פריצות (like the מהרי"ק)
  - c) Have any link with ע"ז (like the ר"ן)

He also holds of the תנאי s'מהרי"ק that it is **only אסור if the acts are done to resemble the** איסור, valuable reason, behind why one does them, there is no איסור.

Remember this רמ"א?

מקור

רמ"א או"ח סימן תצד סעיף ג

נוהגין לשטוח עשבים בשבועות בבית הכנסת והבתים **זכר לשמחת מתן תורה.** 



Even though erecting plants and trees in a place of worship may be an act of serving עבודה nowadays, since we have a valid reason to do it on איסור there is no איסור. He therefore supports the מנהג.

שבועות בהלכה עניני שבועות דברי תורה **28** שבועות בגמרא דברי תורה



## שיטת הגר"א (י"ד סימן קעח ס"ק ז)

So why did the מהרי"ק and the מנהג? He rejects both the מהרי"ק and the מסכת סנהדרין due to the מסכת סנהדרין:

The משנה brings a חלוקת between ר' יהודה about how ב"ד would behead someone who was חייב הרג. The חייב held that the perpetrator would have his head beheaded by sword, as the nations of the world do. ר' יהודה argues that this is not acceptable and he therefore held that one is killed by a guillotine.

## **Key Concept**



## הרג-Beheading

- ב"ד is one of the 4 מיתות ב"ד would use to execute a person.
- These punishments only apply if the person knew what he was doing is an עבירה that would be punished with death, was warned by two witnesses, and did it anyway. There are also many other conditions needed to kill someone.
- The 4 מיתות ב"ד include: 1) סקילה stoning, 2 שריפה burning, 3 הרג beheading, 4 חנק
   strangulation.
- איר הנדחת was administered to people guilty of murder and עיר הנדחת a city where the majority of the population worships ע"ז.
- The משנה in משנה teaches us that any ב"ד that killed one person in 7 years, or some say
   70 years, would be considered a blood thirsty

Regarding this מחלוקת, the גמרא says:

זקור.

סנהדרין דף נב ע"ב

תניא: אמר להן רבי יהודה לחכמים אף אני יודע שמיתה מנוולת היא, אבל מה אעשה שהרי אמרה תורה "ובחקותיהם לא תלכו"! ורבנן, כיון דכתיב סייף באורייתא לא מינייהו קא גמרינן.

| Vocab Words                     |                                               |
|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| אף אני יודע<br>שמיתה מנוולת היא | I also know<br>It is a disgraceful<br>death   |
| דכתיב סייף באורייתא             | That it is written<br>"sword" in the<br>Torah |
| לא מנייהו קא גמרינן             | We are not<br>learning it from<br>them        |

רבי יהודה holds that despite the תורה saying to kill someone with a sword, since it had become the practise of the non-Jews to kill with a sword, we have to resort to a guillotine, which is a more disgraceful death. The תורה held that since the תורה wrote that we should behead with a sword, there is no problem of בחקותיהם לא תלכו.

The גר"א points out that it is implied here that if the תורה never instructed us to do סייף, it would have been an issue of בחוקתיהם לא תלכו...

- Is this a "חוק" that has no reason behind it? No.
  - Is this linked with an act of פריצות? No.
    - Is there any link to עבודה זרה? No.



Are the Jews beheading to resemble the nations of the world? No.

Therefore, argues the גר"א, there is no reason why סייף would have been a problem of מהרי"ק according to the מהרי"ק and the ר"ן. Yet we see from the גמרא that there is a problem.

He therefore rejects the opinions of the מהרי"ק and the ר"ן. Instead, he follows .....

מקור

תוספות ד"ה כיוון

דאי הוי חוקה לעבודת כוכבים אפילו הוה כתוב באורייתא לא הוה מהני. אבל הכא איירי בחוק העובדי כוכבים שלא לשם עבודת כוכבים, דומיא דסייף דכיון דכתיב באורייתא לא מינייהו גמרינן ושרי.

| Vocab Words                   |                                                  |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|
| דאי הוה חוקה<br>לעבודת כוכבים | If it would have<br>been a law of<br>עבודה זרה   |
| באורייתא<br>לא הוה מהני       | In the תורה<br>It would not have<br>been allowed |
| הכא איירי                     | Here we are dealing with                         |
| דומיא                         | Such as                                          |

תוספות holds that there are two types of בחוקותיהם לא תלכו:

- 1) **If an act has any link to ע"ז**, even if the תורה instructed to perform that act, it would be forbidden.
  - 2) **If an act has no link to ע"ז**, it is only permitted if the תורה specifies that we can do it.

It comes out according to the גר"א, that any act that has no link to our religion, if it is sourced from the non-Jews would be forbidden. If you recall:

מקור

משנה ברורה תצד

הגר"א ביטל מנהג זה, משום שעכשיו הוא חק העמים להעמיד אילנות בחג שלהם.

He cancelled the מנהג of placing plants and trees in shul over שבועות, because it has been adopted by other religions. Furthermore, even if there was a פסוק that instructed us to place trees in shul, the גר"א would maintain that it would be אסור.

### **Summary Quiz**



- 1. Who promotes the מנהג of decorating Shuls on שבועות?
- 2. Why do we have grass in Shul on שבועות? What about trees?
- 3. Who opposes the מנהג? Why?
- 4. What is the בחוקותיהם לא תלכו? Does he allow doctors to wear capes?
- 5. What about the ו"ר?
- 6. Who does the רמ"א pasken like? How does this affect decorating Shuls on שבועות?
- 7. Why does the גר"א disagree with these two opinions? What does he hold?
- 8. How does this affect the שבועות's opinion about decorating Shuls on שבועות?



## עניני שבועות

## INTRODUCTION -

In these שיעורים we take a deeper look into the מנהגים and ideas of שבועות itself. Once again, as you work through the booklet the שיעורים become more challenging! We hope you enjoy...

| —————————————————————————————————————— |    |
|----------------------------------------|----|
| Why the Cheesecake?                    | 32 |
| Who Knows Ten?                         | 38 |
| מהר"ל על מתן תורה                      | 44 |



# עניני שבועות



# Why the Cheesecake?

Why do we eat milky foods on שבועות?



שבועות בהלכה **עניני שבועות 32** שבועות בגמרא דברי תורה



#### Introduction:

We all love eating milky food on שבועות! But why do we do it? Where does the מנהג originate from? There are loads of different reasons given, but let's focus on a few of them...



# **Meat's Too Complicated!**



The first reason for the מנהג, and perhaps the most famous, is brought down in the משנה ברורה. Have a look at the רש"י below first...

מקור

רש"י על שמות כ״ד:י״ב

**בָּל שֵׁשׁ מֵאוֹת וּשְׁלֹשׁ עֶשְׂרֵה מִצְוֹת בִּרְלַל עֲשֶׂרֶת הַדִּבְּרוֹת הֵן,** וְרַבֵּנוּ סְעַדִיָּה פֵּרָשׁ בַּאַזָהָרוֹת שֵׁיָּסַד לְכָל דְּבּוּר וְדְבּוּר מִצְוֹת הַתִּלוּיוֹת בּוֹ.

| Vocab Words |           |
|-------------|-----------|
| באזהרות     | A type of |
|             | poem      |
| שיסד        | Не        |
|             | composed  |
| התלויות     | That      |
|             | relate    |

חכמינו

# רב סעדיה גאון

- Was born in 882 in Egypt and went on to become one of the most famous גאונים.
- Before he reached the age of 20, he wrote האגרון, the first Hebrew dictionary.
- He fought vehemently against the Karaites who didn't believe in תורה שבעל פה.
- Most of his works have been lost over time, but his best-known work, אמונות ודעות, which was the first known systematic work of Jewish philosophy, is still studied to this day.



רב סעדיה גאון writes that what makes the עשרת הדברות special is that they include within them all the other מצות. Now take a look at the משנה ברורה.

מקור

משנה ברורה או"ח תצד יב:

ואני שמעתי עוד בשם גדול אחד שאמר טעם נכון לזה, כי בעת שעמדו על הר סיני וקבלו התורה [כי בעשרת הדברות נתגלה להם על ידי זה כל חלקי התורה כמו שכתב רב סעדיה גאון שבעשרת הדברות כלולה כל התורה] וירדו מן ההר לביתם, לא מצאו מה לאכול תיכף כי אם מאכלי חלב, כי לבשר צריך הכנה רבה לשחוט בסכין בדוק כאשר צוה ה', ולנקר חוטי החלב והדם, ולהדיח ולמלוח, ולבשל בכלים חדשים כי הכלים שהיו להם מקודם...נאסרו להם, אם כן בחרו להם לפי שעה מאכלי חלב ואנו עושין זכר לזה.

| Vocab Words        |                                                          |  |
|--------------------|----------------------------------------------------------|--|
| נתגלה              | They were revealed                                       |  |
| כלולה              | Includes                                                 |  |
| תיכף               | Immediately                                              |  |
| הכנה               | Preparation                                              |  |
| בדוק               | Checked                                                  |  |
| ולנקר חוטי<br>החלב | And to take<br>out the<br>strings of<br>forbidden<br>fat |  |
| ולהדיח             | And to wash                                              |  |
| ולמלוח             | And to salt                                              |  |
| לפי שעה            | Temporarily                                              |  |



So, the משנה ברורה explains that in fact there is nothing too special with milk, **it was a last resort!** At כשרות או we were given all the בני ישראל. All the כלים which כשרות had until then were no longer useable. All the new הלכות were complicated and would take time to sort out. Hence, the only option was to have some milky food. We have milk to remember that!

#### **Bonus:**

Have a look at the גמרא below regarding on which day the תורה was given. Can you think of how this knowledge may enhance our understanding of the משנה ברורה?

שבת פו א: **ודכולי עלמא בשבת ניתנה תורה לישראל**.

# The Milk's Alive!

A very interesting reason is brought down by Rav Moshe Shternbuch in his Sefer מועדים.

Have a look at the גמרא below which questions why drinking milk is permitted at all...

מקור

בכורות ו:

הואיל וליכא מידי דאתי מחי ושרייה רחמנא, **והאי חלב כי אבר מן החי הוא ושרי**?

| Vocab Words     |                    |
|-----------------|--------------------|
| מחי             | From a live animal |
| ושרייה<br>רחמוא | And<br>Hashem      |
| 7.2.7.1         | permitted          |

So, the גמרא explains that if we don't have a special פסוק to teach us milk is מותר, it would be considered אבר מן החי and be אסור.

Key idea

# אבר מן החי

- שבע מצות בני נוח is one of the שבע מצות בני אhich non-Jews are also commanded to keep.
- It refers to the איסור of eating a limb taken directly from a live animal.
- This applies when the limb was cut from the animal while it was still alive, and one eats a נזית from the limb.

Now take a look at one of the גמרא's sources for milk being permitted.

מקור

רורות ו

ואיבעית אימא מהכא (שמות ג, ח) **"ארץ זבת חלב ודבש"**. ואי לא דשרי, משתבח לן (ארץ ישראל) קרא במידי דלא חזי?!

| Vocab Words |            |
|-------------|------------|
| משתבח<br>לן | Praise     |
| במידי       | About      |
|             | something  |
| דלא חזי     | That isn't |
|             | allowed    |





מקור

מועדים וזמנים חלק ח שיט

Vocab Words חביבה Beloved

ויש לומר שלפני מתן תורה באמת היה אסור החלב משום אבר מן החי, ורק במתן תורה הוא דהותר להם החלב. אם כן חביבה להם אכילת חלב, ולכן נוהגיו לאכול מאכלי חלב.

Reb Moshe Shternbuch suggests that since the היתר of the גמרא is based on a פסוק in the אבר sonly took affect post ומתן תורה! **Before that milk was actually considered אבר** שבר were so excited to eat milky food they had milky meals. We eat milky foods to commemorate that.

# It's All About the Bread

Take a look at the reason brought in the תמ"א...



מקור

רמ"א או"ח תצד ג

ְנִ"ל הַשַּעַם שֶׁהוּא בְּמוֹ הַשְּׁנֵי תַּבְשִׁילִין שֶׁלּוֹקְחִים בְּלֵיל פֶּסַח, זֵכֶר לַפֶּסַח וְזֵכֶר לַחֲגִיגָה, כֵּן אוֹבְלִים מַאֲכַל חָלָב וְאַחַר כָּךְ מַאֲכַל בָּשֶׂר, וּצְרִיכִין לְהָבִיא עִמָּהֶם ב' לֶחֶם עַל הַשֵּׁלְחָן שֶׁהוּא בִּמְקוֹם הַמִּזְבֵּחַ, **וְיֵשׁ בָּזֶה זִכְּרוֹן לְב' הַלֶּחֶם שֶׁהִיוּ מַקְרִיבִין בְּיוֹם** הַבִּבּוּרִים.

| Vocab Words                   |                                        |
|-------------------------------|----------------------------------------|
| ונ"ל -<br>ונראה לי<br>תבשילין | It appears<br>to me<br>Cooked<br>foods |
| חגיגה                         | A קרבן                                 |
| ביום<br>הביכורים              | Shevuos                                |

#### Key idea



- The שתי הלחם were two wheat loaves that were brought as a communal offering on שרועות.
- It was made from wheat taken from the new crop and was brought together with a whole bunch of other קרבנות.
- Before they were eaten, they were waved by the תנופה, a process called תנופה.
- The ספר החינוך tells us that the reason we bring up this קרבן is to give us an opportunity to realize that all our sustenance is from 'ה, and that we hope 'ה blesses us by providing us with sustenance in the future.

So, the whole purpose of having milky foods is really just a means of forcing us to have two meals, and hence have a minimum of two loaves of bread to commemorate the שתי הלחם. Did you know that you can't use the same loaf of bread for your meat and milk meal? Have a look at the הלכה in the שולחן ערוך below:

#### מקור

שולחן ערוך יו"ד פח ד

מי שאכל גבינה ורוצה לאכול בשר, צריך לבער מעל השלחן שיורי פת שאכלו עם הגבינה.

| Vocab Words |                   |
|-------------|-------------------|
| לבער        | To remove         |
| שיורי פת    | Leftover<br>bread |
|             |                   |

This is because the bread may have come in contact with the milk whilst you were eating it.



# The Battle With The מלאכים

Take a look at the מדרש below which brings down the מלאכים between ה' and the מלאכים when it came to giving the בני ישראל. Here is a small part of the conversation....

#### מקור

מדרש תהילים ח:ג

והלא אתם כשירדתם אצל אברהם אכלתם בשר בחלב שנאמר: "ויקח חמאה וחלב ובן הבקר"! ותינוק שלהם כשהוא בא מבית רבו ואמו נותנת לו פת ובשר וגבינה, והוא אומר לה: "היום למדני רבי לא תבשל גדי בחלב אמו!" לא מצאו לו מענה. באותה שעה אמר הקב"ה למשה 'כתב לך את הדברים האלה'.

| Vocab Words |           |
|-------------|-----------|
| חמאה        | Butter    |
| בן בקר      | A young   |
|             | cow       |
| תינוק       | A young   |
|             | child     |
| לא מצאו     | The       |
| לו          | מלאכים    |
|             | didn't    |
|             | have      |
| מענה        | An answer |

The מלאכים ate meat and milk when they visited the house of אברהם. However, even a young Jewish child knows that you can't eat milk and meat together. Therefore, the Jewish people "won" the battle with the מלאכים and received the תורה.

מקור

בית הלוי פרשת יתרו

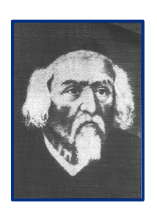
הרי דבזריזות זו שזהירים מתערובת של בשר בחלב זכו לקבל
 התורה. ומכאן יצא המנהג לאכול חלב כדי להראות הזריזות
 וההרחקה שבין אכילה זו לאכילת הבשר, ולא כמו שעשו המלאכים
 שאכלו תיכף זה אחר זה.

| Vocab Words |             |
|-------------|-------------|
| זריזות      | Enthusiasm  |
| זהירים      | Careful     |
| מתערובת     | From a      |
|             | mixture     |
| וההרחקה     | And the     |
|             | separation  |
| תיכף        | Immediately |

#### חכמינו

# רב יוסף דוב סולובייצ'יק

- Born in 1820 in Minsk, he was the great grandson of Reb Chaim Volozhin.
- He quickly became known for his great genius and kindness of heart.
- In 1854, he was invited to be co-ראש ישיבה of the Volozhin ישיבה together with the Netziv.
- Over his lifetime he produced numerous published works which were all printed under the title "בית הלוי."



The בית הלוי says that we remember the reason for us "beating" the מלאכים by eating a milk meal and a meat meal and ensuring we are careful about the necessary הלכות in between.

שבועות בהלכה **עניני שבועות 36** שבועות בגמרא דברי תורה



# A Massive קידוש!

Take a look below for perhaps the most original of the reasons given for the מנהג.

מקור

שו"ת שם משמעון א:יד

דכיון דלכולי עלמא בשבת נתנה תורה, אם כן היו צריכים לעשות קידושא רבא של יום השבת על היין, אבל מאחר שיצאו אז מגדר נכרי ונכנסו לכלל ישראל, אם כן היו על היינות שלהם דין נכרי, ולא היה ראוי לקדש עליו, ואם כן היו צריכים לקדש על חלב שהוא מרוי ומשכר דומיא דיין, ולזכר זה אנו אוכלין מאכלי חלב בשבועות.

| Vocab Words                    |                                                     |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------|
| דלכולי<br>עלמא<br>מגדר<br>נכרי | According<br>to everyone<br>From the<br>status of a |
| מרוי<br>ומשכר                  | non-Jew Have a similar affect to getting drunk      |

The Jewish people needed to make a קידוש because it was שבת. However, all the wine was considered non-Jewish wine because only now did they become 'הלכה. According to הלכה 'עשראל'. According to drink. **They therefore had to make** wine which has been produced by non-Jews is אסור to drink. **They therefore had to make** on **milk!** Take a look at the שלחן ערוך below regarding the הלכה when you have no שבת day.

מקור

שו"ע או"ח רפט:א

במקום שאין יין מצוי הוי שכר, ושאר משקין חוץ מהמים, חמר מדינה **ומקדשין עליו**.





If one has no wine, the הלכה is one should make קידוש on the common drink of the place he lives in. The פוסקים generally say this has to be slightly חשוב and not just water. The Jewish people in the desert needed to make קידוש on milk as their wine wasn't כשר, and so we eat milky food on שבועות to commemorate this. (As to whether milk is nowadays considered וואינור is beyond the scope of this.)

#### Summary Quiz



- 1. What was the משנה ברורה's reason for the שבועות of eating milk on שבועות?
- 2. According to R' Moshe Shternbuch, why was milk מתן תורה before מתן תורה?
- 3. Where does אברהם and the מלאכים come into the בות הלוי's reasoning?
- 4. What was the potential problem with the wine after מתן תורה?
- 5. Bonus: According to which reasons above would you be required to have both a meaty and milky meal?

שבועות בהלכה **עניני שבועות 37** שבועות בגמרא דברי תורה



# עניני שבועות



# Who Knows Ten?

What is the significance of the עשרת הדברות and their order?



שבועות בהלכה **עניני שבועות 38** שבועות בגמרא דברי תורה



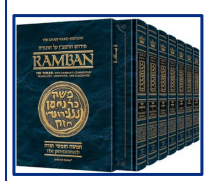
#### Introduction:

On שבועות we celebrate the giving of the תורה, and more specifically the שבועות הדברות which were said at עשרת הדברות. As we have discussed, the עשרת הדברות are no more important than the rest of the תורה, but there are still reasons why these 10 דברות were said at הר סיני. The majority of this עשרת הדברות will analyse the 'רמב"ן and explore why these 10 were said.

#### חכמינו

# רמב"ן

- משה **ב**ן **נ**חמן, 1194–1270, lived in Gerona, Spain and moved to ארץ ישראל when he was 72.
- His main works are his commentary on the whole תורה and large parts of ט"ס. He also wrote some mystical works as well as a commentary on the ספר המצוות in ספר המצוות in משחח amongst many other works.
- He is also known for his famous debate on religion in Barcelona with Pablo Christiani, a Jew who converted to Christianity, in the presence of the king. The רמב"ן emerged the victor and was rewarded by the king.



### Did you know?

The עשרת הדברות have been commonly mistranslated as the 'ten commandments'. However, the real translation is the 'ten statements.' In practice there are at least 13 עשרת included in the עשרת and according to some even 15!

### The עשרת הדברות paraphrased:

- 1. . אָנֹכִי ה' אֶלֹקיךָ אֲשר הוֹצֵאתִיךָ מֵארץ מִצְרַיִם מָבֵית עֲבָדִים. **I am 'a your G-d** who took you out of Egypt...
- 2. "לְּהְיִם אֲחֶרִים עַל־פָּנָיַ. לֹא תַעֲשה־לְךְ פּסל... לֹא־תִשְתַחְוֹה לָהם וְלֹא תָעָבְדֵם... **You shall have no other gods other than Me.** You shall not make for yourself an idol... You shall not bow down to them, nor serve them...
- 3. "אֵלֹקִיךְ לַשָּוְא... You shall not say the **name of 'הֹ in vain**...
- 4. ....iם הַשַּבָּת לְקַדְשוֹ... Guard the **Shabbos day...**
- 5. ..., אֲבִיךְ וְאת־אָמ ך Honour your father and mother...
- 6. לא תָרְצַח. You shall **not murder**.
- 7. . לֹא תִנְאָף You shall **not commit adultery**.
- 8. לא תגנב. You shall **not kidnap**.
- 9. לֹא־תַעַנה בְרֵעֵךְ עֵד שָקר. You shall **not be a false witness** against your neighbor.
- 10. . לְא תַחְמֹד בֵית רֵעךְ. .. יְכֹל אֲשׁר לְרֵעךְ. .. You shall **not be jealous** of your neighbor's house... nor anything that is your neighbor's.

So, why these ten and why in this order?

שבועות בהלכה **עניני שבועות 39** שבועות בגמרא דברי תורה



# דברות The First Two

Let's start with the first and second דברות which both express how we must have only 'a as our G-d and King:

#### מקור

רמב"ן על התורה כ:ב

וטעם "מבית עבדים" שהיו עומדים במצרים בבית עבדים, שבויים לפרעה, ואמר להם זה (להגיד להם) שהם חייבין שיהיה השם הגדול והנכבד והנורא הזה להם לאל-קים, שיעבדוהו, כי הוא פדה אותם מעבדות מצרים...המצוה תקרא בדברי רבותינו קבלת מלכות שמים.

So, the עשרת הדברות start by discussing the fact that we were slaves in מצרים to tell us that we are obligated to serve 'ה since he redeemed us from the torture of מצרים.

Why do you think these have to be the first two of the עשרת משל The משל continues to explain with a משל:

| Vocab Words                                  |                                                                                |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| שבויים                                       | Captive                                                                        |
| הגדול<br>והנכבד<br>והנורא<br>שיעבדוהו<br>פדה | The great, deserving of honor, and awesome That they should serve Him Redeemed |
| פודו<br>קבלת מלכות<br>שמים                   | Acceptance<br>that 'a is the<br>king                                           |

#### מקור

למה נאמר? ...משל למלך שנכנס למדינה, אמרו לו עבדיו: "גזור עלינו גזירות", אמר להם: "לאו! כשתקבלו מלכותי אגזור עליכם גזירות, שאם מלכותי אינכם מקבלים, גזירותי האיך אתם מקיימין?!" כך אמר המקום לישראל: "אנכי ה' אל-קיך...לא יהיה לך, אני הוא שקבלתם מלכותי עליכם במצרים...אחר שאתם מקבלים עליכם ומודים שאני ה' ואני אל-קיכם מארץ מצרים, קבלו כל מצותי."



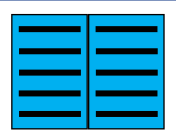


First, we must accept that 'ה is our King, and nobody else, and only then can we accept the מצוות. If we don't accept 'a as our King, there is no validity in saying we will serve Him!

Take a look at the next piece of רמב"ן who further analyses the second of the עשרת הדברות and finds three מצוות included within it:

מקור

והנה הזהיר בדבור השני תחלה **שלא נקבל לנו אדון מכל האל-קים זולתי ה'**, ואחר כך אמר **שלא נעשה פסל** וכל תמונה להשתחוות להם, **ולא לעבדם** בשום עבודה בעולם.



שבועות בהלכה **עניני שבועות 40** שבועות בגמרא דברי תורה



# דבור The Third

The third זיבור is 'don't say 'ה' s name in vain'. What exactly is included in this commandment?

מקור

שהוא **אוסר להשבע בשם הנכבד לריק...** ועל דרך הפשט **יאסור** עוד שלא ישא על שפתיו השם הנכבד על חנם.

The third דבור includes within it two עבירות: 1) swearing with 'ה's name worthlessly; for example swearing that a wooden table is made of wood, of course it is! 2) saying 'ה's name for no good purpose, even not as part of a vow.

So, why is this the third דבור?

| Vocab Words  |                 |
|--------------|-----------------|
| להשבע        | To swear        |
| שם הנכבד     | ('ה's)          |
|              | honoured        |
|              | name            |
| לריק         | For worthless   |
|              | reasons         |
| ישא על שפתיו | To say (lit. to |
|              | raise onto his  |
|              | lips)           |
| על חנם       | For no reason   |
|              | at all          |

מקור

וסדר זו המצוה אחר אזהרת עבודה זרה, כי כאשר ראוי ליראה את ה' הגדול והנורא שלא לתת כבודו לאחר, כן ראוי לתת כבוד לשמו, והנושא אותו לשוא מחללו.

So, a natural follow on from accepting 'ה as our King is that we are incredibly careful to even mention His name!



| Vocab Words                       |                                                                                               |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| וסדר                              | And (the                                                                                      |
| אזהרת                             | תורה) orders<br>The warning<br>of                                                             |
| ראוי<br>והנושא אותו<br>לשוא מחללו | It is befitting<br>And one who<br>does use it<br>('ה's name) for<br>nothing,<br>desecrates it |



#### Quick Quiz

- 1. What is the actual meaning of "עשרת הדברות"?
- 2. What are the עשרת הדברות?
- 3. Why does the first דבור mention Egypt?
- 4. Why does the first of the עשרת הדברות have to be 'I am 'ה your G-d'?
- 5. How many מצוות are in the second דיבור?

# דבור The Fourth

Before we analyse the fourth רמב"ן, the רמב"ן himself gives a brief summary of what we have seen so far. Look very closely and see if you can find all the points we have seen:

מקור

אחר שצוה **שנאמין בשם המיוחד יתברך שהוא הנמצא**, הוא הבורא, הוא המבין, והיכול, ושנייחד האמונה בכל אלה **והכבוד לו לבדו**, וצוה **שנכבד זכר שמו...** 

שבועות בהלכה **עניני שבועות 41** שבועות בגמרא דברי תורה



#### Now onto the fourth דבור:

מקור

רמב"ן שמות כ, יא

**צוה שנעשה בזה סימן וזכרון** תמיד להודיע שהוא ברא הכל, והיא מצות השבת שהיא זכר למעשה בראשית.

מקור

שמות ב, יא

זָכוֹר אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ...בִּי שֵׁשֶׁת־יָמִים עָשָׂה יְהוָה אֶת־ הַשָּׁמֵיִם וְאֶת־הָאָרֶץ אֶת־הַיָּם וְאֶת־בָּל־אֲשֶׁר־בָּם וַיָּנַח בַּיּוֹם הַשִּׁבִיעִי.



Once we have the first three of the הדברות, 'עשרת הדברום as a constant reminder of the fact that He created the world and everything in it, and therefore He must be the only true G-d and the only power appropriate to honour. שבת is our constant reminder of the first 3

# דבור The Fifth

Let's take a look at how רבינו בחיי understands the fifth דבור (it is similar in understanding to the רמב"ן but is a little clearer):

מקור

רבינו בחיי שם

הזהירו עד עתה בכבוד האב הראשון העליון יתברך, ועתה רצה לחתום הלוח בכבוד האב האחרון התחתון, **ואמר כשם שצויתיך** בכבודי כן אני מצוך היום בכבוד אביך ואמך שהם שותפין עמי ביצירתך.

| Vocab Words |                 |
|-------------|-----------------|
| הזהירו      | And He          |
|             | warned          |
| העליון      | The One above   |
| יתברך       | (ה') blessed be |
|             | He              |
| לחתום הלוח  | To inscribe     |
|             | onto the לוחות  |
| שותפין עמי  | Partners with   |
| ביצירתך     | Me in your      |
|             | creation        |

חכמינו

# רבינו בחיי בן אשר

- Lived 1255-1340 in Spain.
- His תורה מורה commentary includes four sections: 1) פשט 2) The מדרש's interpretation 3) Further logical and philosophical analysis 4) The תורה.
- He was a תלמיד of the תשב"א, who was himself a תלמיד of the רשב"ן.
- (Not to be confused with רבינו בחיי אבן פקודה, another great who wrote the חובות הלבבות.)



The רבינו בחיי clearly explains that the reason the 5<sup>th</sup> כיבוד אב ואם is because it is a natural follow on from honouring ה' Himself. If you are required to honour the first "Father", the creator of you and everything in the universe, so too you must honour your father and mother who also played their part in your creation.



# דברות The Last

The sixth of the עשרת הדברות is now summarized by the רמב"ן in the following piece:

#### מקור

אמר: "הנה צויתיך להודות שאני בורא את הכל...ולכבד האבות בעבור שהם משתתפים ביצירה, אם כן השמר פן תחבל מעשה ידי ותשפוך דם האדם אשר בראתי לכבודי..."

| Vocab Words                                    |                                                                          |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| להודות<br>השמר פן<br>תחבל<br>ותשפוך<br>דם האדם | To acknowledge Be careful lest you damage And pour the blood of a person |
| ום ויאום                                       | 2.000 0. 0                                                               |

The רמב"ן explains that once we have had the first half of the רמב"ן where we accept the fact that 'ה is our creator and is appropriate to honour, we then must be careful not to damage 'ה's world which was created for that honour! He goes on to explain how all the last אבירות are warnings against עבירות that damage the fabric of society and therefore will destroy 'ה's world and its capability of honouring Him. For example, if nobody was jealous of other people's material possessions nobody would ever damage anyone else!

# Food for Thought:

"בראתי לכבודי"- How this phrase defines our purpose in this world? What does it mean that we are created to bring honour to ה'

#### Summary Quiz



- 1. What are the עשרת הדברות?
- 2. Why do they start as they do?
- 3. What is the link from the first two דברות to the 3<sup>rd</sup>?
- 4. What is the significance of עשרת הדברות in the יעשרת הדברות?
- 5. How does honouring parents fit into the עשרת הדברות?
- 6. What about the last 5 דברות?
- 7. If you have time, take a look at the 'רמב"ןs entire commentary on the עשרת הדברות!
- 8. Give three facts about רבינו בחיי/רמב"ן.

שבועות בהלכה **עניני שבועות 43** שבועות בגמרא דברי תורה



# עניני שבועות



# מהר"ל על מתן תורה

Why were the Jewish people forced to accept the תורה?





#### Introduction:

In this part of the booklet we will be working through a piece of מתן תורה discussing מתן תורה. Hopefully by the end of the discussion, we should come out with some tremendous יסודות was given. Let's begin...

#### חכמינו

# 'าวท

- Rabbi Yehuda ben Betzalel Loew was born in 1512 and lived in Prague, where he became ⊃1 of the city.
- He has had a profound impact on all streams of Yiddishkeit. It
  was stated that he was "the father of the approach of the Vilna
  Gaon on the one hand, and the father of חסידות, on the other
  hand."
- According to tradition passed down through the מהר"ל 's descendants, Perl, the מהר"ל 's wife, was a brilliant scholar in her own right and helped her husband write some of his ספרים.
- The מהר"ל was esteemed by Jew and non-Jew alike and was summoned for an interview with Emperor Rudolph II, though the subject of the interview is still the subject of speculation.
- His extensive works include a פירוש on 'רש"י commentary to the מרום, and ספרים which discuss the דרשות חז"ל, פרקי אבות ,ימים טובים and much more.



The "old-new" Shul of the מהר"ל.

# גמרא and תוספות in שבת:

The תפארת ישראל לב' in גמרא starts off by quoting the famous שבת in שבת discussing how ה' discussing how בני ישראל into accepting the ....תורה...

#### מקור

שב פח.

'ויתיצבו בתחתית ההר'. אמר רב אבדימי בר חמא בר מחסיא, מלמד **שכפה עליהם את ההר כגיגית ואמר להם 'אם אתם מקבלים את התורה מוטב, ואם לאו שם תהא קבורתכם'...** 

| Vocab Words |                   |
|-------------|-------------------|
| ויתיצבו     | And they stood    |
| שכפה        | Held over them    |
| כגיגית      | Like a barrel     |
| מוטב        | Great!            |
| קבורתכם     | Your burial place |

Now let's have a look at the תוספות below....

מקור

תוספות שם

כפה עליהן הר כגיגית – ואף על פי שכבר הקדימו נעשה לנשמע, שמא יהיו חוזרים כשיראו האש הגדולה שיצאתה נשמתן.

| Vocab Words |          |
|-------------|----------|
| הקדימו      | Preceded |





תוספות asks: why did ה' need to force the בני ישראל to accept the תורה? Surely, they already said געשה ונשמע?

תוספות answers that 'ה was worried that when בני ישראל would see the awesome fire on top of הר סיני, they might get scared and retract on their commitment. **Therefore, 'a had to force them to maintain their acceptance of the תורה.** 

# The Questions:

The מהר"ל asks 3 questions on תוספות's answer...

מקור

מהר"ל תפארת ישראל לב

ולפי הנראה אין הדברים האלו ברורים. שנאמר כי ישראל יחזרו מקבלת התורה אשר: "לא יסוף זכות זה מזרעם וזרע זרעם עד עולם", ומה זכות הוא זה שמא אם לא כפה עליהם ההר היו חוזרים?!

| Vocab Words |                 |
|-------------|-----------------|
| ברורים      | Clear           |
| לא יסוף     | There is no end |
| זרע         | Children        |
| שמא         | Perhaps         |

1. The fact that as a nation we accepted the תורה by saying נעשה ונשמע is a huge זכות is a huge זכות is a huge אולה bat has stayed with us for generations. If it is true that if not for being forced we would have been אוזר, what is the great אולה which we have?

מקור

ועוד**, יכפה עליהם ההר כשיהיו חוזרין ולא עתה**?!

2. Also, if 'ה was worried we might be חוזר when we see the awesome fire, at least wait until we actually see the fire, and if we are חוזר then force us! 'ה didn't even give us a chance!

מקור

ועוד, אם לא היה כפיות ההר רק שלא יהיו חוזרין, הא דאמרינן בעבודה זרה (ב' ע"ב) 'כלום כפית ההר עלינו', לימא להו 'כלום אמרתם נעשה ונשמע קודם כפיית ההר'?

| Vocab Words |                 |
|-------------|-----------------|
| כלום כפית   | You didn't hold |
| לימא        | Let Him say     |

3. The עבודה זרה ו גמרא brings down the argument of the nations of the world against ה' during the times of משיח. It brings down that the nations will tell ה', 'we would have also accepted the תורה if you would have forced us by hanging a mountain over us!' Why didn't 'a just respond, 'the בני ישראל agreed out of their own will to the נעשה by saying עשה און, ו was only ensuring they would not be '!חוזר'?

Based on these 3 questions, the מהר"ל rejects תוספות's approach and gives his own profound explanation of why ה' had to force the תורה to accept the תורה. We are going to split it up into two main parts...

שבועות בהלכה **עניני שבועות 46** שבועות בגמרא דברי תורה



# **Answer 1:**

מקור

אבל מה שכפה עליהם ההר, שלא יאמרו ישראל אנחנו קבלנו התורה מעצמנו, ואם לא היינו רוצים לא היינו מקבלים התורה. ודבר זה לא היה מעלת התורה, כי התורה כל העולם תלוי בה, ואם לא היתה התורה היה העולם חוזר לתהו ובהו. ולפיכך אין ראוי שתהיה קבלת התורה בבחירת ישראל רק שהיה הקדוש ברוך הוא מחייב ומכריח אותם לקבל התורה שאי אפשר זולת זה שלא יחזור העולם לתהו ובהו.

| Vocab Words              |                                                     |
|--------------------------|-----------------------------------------------------|
| מעלת<br>התורה<br>תלוי בה | Suitable for the greatness of תורה  Dependent on it |
| לתהו ובהו                | To emptiness                                        |
| בבחירת<br>ומכריח<br>זולת | With the choice<br>of<br>And force<br>Without       |

The מהר"ל explains that if 'ה had not forced בני ישראל to accept the תורה but rather it was completely the choice of בני ישראל, then it would have implied that the תורה didn't have to be given. This is completely wrong! We know that the whole world is only in existence because of the תורה and the תורה had to be given for the world to exist. To demonstrate that the תורה wasn't something which didn't have to be given, 'ה forced נו שראל.

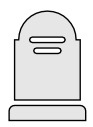
#### מקור

ואל יקשה, סוף סוף היה בחנם מה שכפה עליהם הר כגיגית שהרי כבר אמרו נעשה ונשמע? דזה לא קשיא דודאי עיקר הדבר לא היה בשביל שלא יחזרו, דלמה יחזרו כיון שכבר אמרו נעשה ונשמע? רק שדבר זה ראוי מצד עצמו, כי איך תהיה התורה שהיא שלמות כל המציאות על ידי שכך בחרו ישראל לקבל התורה, ואם כן שלמות העולם היה תולה בדבר אפשרי שהיה אפשר שיקבלו ואפשר שלא יקבלו. ולכך כפה עליהם ההר כגיגית שאם לא היו מקבלים התורה שם תהא קבורתם.

| Vocab Words |               |
|-------------|---------------|
| בחנם        | For no reason |
| ראוי מצד    | Had its own   |
| עצמו        | reason        |
| המציאות     | Existence     |
| אפשרי       | A possibility |

The מהר"ל elaborates further that the point of forcing בני ישראל to accept the תורה עובה עובה מהר"ל accept the בני ישראל to accept the בני ישראל to accept the מהר"ל was worried we might be חוזר like ווזר suggested. Rather, as we explained above, it was to demonstrate that the necessity of the תורה was not something which could be dependent on the בחירה of man. As the שבת חו גמרא says, if we didn't accept the תורה, we would all be dead, not because of the mountain landing on us, but because without the חורה the whole world would revert to







# **Answer 2:**

#### מקור

ויש לומר גם כן שלכך כפה עליהם ההר כגיגית, שלא יאמרו ישראל כי יהיה חס ושלום בטול לקבלת התורה, כי מרצונם קבלו ישראל ואפשר להפטר מדבר כזה שהרי לא נעשה בהכרח רק היה אפשר לקבל ואפשר שלא לקבל. ולכך כפה עליהם ההר כגיגית לומר שהם מוכרחים לקבל התורה, וכל דבר שהוא מוכרח ומחויב אין כאן הסרה וביטול אחר שהוא מוכרח.

| Vocab Words |                     |
|-------------|---------------------|
| בטול        | A way of cancelling |
| להפטר       | To get rid          |
| בהכרח       | Forced              |
| ומחויב      | And obligated       |
| הסרה        | Removal             |

The מהר"ל gives a second answer. If our acceptance of the תורה was only out of our free will, then in the future we would be free to say that we no longer want it. **Thus, 'a forced the upon us. The מהר"ל explains that something which is forced, i.e. is required to be a certain way, cannot afterwards be removed.** 

#### מקור

וכך מוכח במדרש בפסוק 'ולו תהיה לאשה, לא יוכל שלחה' כל ימיו כשבא הקדוש ברוך הוא לתת תורה על הר סיני כפה עליהם ההר כגיגית שיקבלו תורתו, וכיון שכך הרי ישראל אנוסתו של הקדוש ברוך הוא ואצל אנוסתו כתיב 'ולו תהיה לאשה, לא יוכל שלחה כל ימיו', ולא כן אצל מפתה. מפני שמשפט האונס כפי מה שהיה המעשה, כי המאנס היה מכריח הבתולה על האישות וכל דבר שהוא מוכרח הוא מחויב, ולכך לא יוכל שלחה כפי אשר הוא עושה בעצמו האישות ההכרחי לכך לא יסור כלל. ולכך כפה השם יתברך עליהם ההר כגיגית להיות החבור הזה הכרחי, וכל זיווג וחבור הכרחי אין סלוק והסרה כמו שהוא אצל המאנס אשה.

| Vocab Words |                                                    |
|-------------|----------------------------------------------------|
| אנוסתו      | A forced                                           |
| מפתה        | marriage partner<br>Non-forced<br>marriage partner |
| שמשפט       | The laws                                           |
| המעשה       | The way it was                                     |
| המאנס       | initiated The man who forced                       |
| הבתולה      | The girl                                           |
| אישות       | Marriage                                           |
| הכרחי       | Obligated/forced                                   |
| יסור        | Remove                                             |
| חבור        | Connection                                         |
| זיווג       | Pair                                               |

The מהר"ל brings a proof for the concept that something that is forced has to be like that and therefore cannot just be removed. If a man forces a woman into having relations with him, the הלכה is that he has to marry her and can't just give her a ג. Since the marriage was formed in a forced way, it becomes a fixed obligation and cannot just simply be removed at convenience. In a similar way, our relationship and connection with 'n was initiated in a forced manner and hence we cannot simply leave the relationship when we want.





#### In Summary:

**Question:** Why did בני ישראל have to be forced into accepting the תורה if they already agreed to it?

**Answer:** They may have got scared when they saw the fire on הר סיני. We saw three questions of the מהר"ל against the תוספות.

**'מהר"ל Answer 1**: To demonstrate the absolute importance and necessity of the תורה that the world could not exist without it.

**'מהר"ל Answer 2:** To create a binding relationship between ה' and בני ישראל, which could not just be removed.

Although at first glance the מהר"ל מהר"ל might look a bit intimidating, it really gives us a beautiful insight into the nature of the relationship between the תורה and the world, and 'ה and the Jewish people. Both of these relationships are ingrained into the fabric of existence and the world would cease without them! As we accept the שבועות over , let us try and use this מהר"ל to reflect on the personal relationship we are building with 'ה, through the vehicle of the תורה.

שבועות בהלכה **עניני שבועות 49** שבועות בגמרא דברי תורה



# שבועות בגמרא

#### INTRODUCTION

This section facilitates the learning of the מסכת שבת in מסכת שבת relevant to the giving of the תורה.

ירד. להפרישם: ושוב לא עלה. עד קבלת הדברות שעלו כולם: היה כופה עליהן לא היה להן תשובה והכא אמר דמודעא רבה

בפה עליהן הר בגיגית. ואע"פ שכבר הקדימו נעשה לנשמע שמא

בפ"ק דמס' ע"ו (דף ב:) כלום כפית עלינו הר כגיגית דמשמע דאם

יהיו חוזרים כשיראו האש הגדולה ישילאתה נשמתן והא דאמר

לאורייתא היינו על מה שלא קבלוה

אבל מה שלא קיימוה איכא תשובה:

מודעא רבה לאורייתא. והא

שכרת משה ברית עם ישראל על

התורה והמלות והשביעם על כך

ובפ׳ אלו נאמרין (סוטה לו:) (כ) אשקבלו

את כל התורה בהר גרזים ובהר

עיבל אור"ת ג דע"פ הדיבור היה והרי

כבעל כרחסד אבל בימי אחשורוש

קבלוה מדעתם מאהבת הנס ומה שכרת

עמהן ברית יהושע לעבוד את ה׳

המס לא קבלו אלא שלא לעבוד ע"ו

כדכתיב (יהושע כד) חלילה לנו מעזוב

את ה' וכן משמע כוליה עניינא:

אמר רבא הדר קבלוה בימי

הקודש נאמרה אמר רב יהודה אמר

שמואל אי הואי התם ה״א להו דידי

עדיפא מדידהו קיימו וקבלו היהודים

קיימו למעלה מה שקבלו למטה ואמר

רבא כולהו אית להו פירכא לבר

משמואל דלית ליה פירכא והשתא

דשמואל נמי אית ליה פירכא דרבא

גופיה מוקי האי קרא לדרשה אחריתי

ובפ"ק דחגיגה (דף י.) גבי היתר

נדרים פורחין באויר הקאמר כולהו

אית להו פירכא וחשיב פירכא הא

דלריך קרא לדרשה אחריתי ואי גרסינן

התם רבה אתא שפיר אי נמי ה"ק

במגילה כולהו אית להו פירכא ששאר

תנאים מוקשים בסברתם" כדאמר התם

אבל שמואל אינו מוקשה כל כך" אלא

דאינטריך קרא לדרשה אחריתיי:

שני בתרים. של הוד היו לפיכך

ירדו ק"ב ריבוא. מדכתיב ויתנללו

שכתוב בהן בהדיא וינללו לא נאמר

אלא ויתנצלו ° ואע"ג דגדולה מדה

טובה ממדת פורענות הכא נמי

גדולה היא שמלאך טוב היה קושר שני

כתרים ומלאך חבלה לא היה בו כח

כי אם להסיר אחד:

פרין קודם לעליו. הקשה ר״ת

אילנות ומפרש דתפוח היינו אתרוג

וריח אפך כתפוחים מתרגמינן °כריחא

דאתרוגא ואתרוג פריו קודם לעליו

שדר באילן משנה לשנה ואחר שנה

נושרין עליו של אשתקד ובאין עלין

אחרים הוי פריו קודם לאותם עלים אך

תימה שמביא קרא כתפוח בעלי היער

דבהאי קרא לא נמשלו ישראל לתפוח

אלא הקב"ה כדכתיב כן דודי בין

הבנים וקרא דריח אפך כתפוחים

(שיר ז) הוה ליה לאתויי טפי:

שהרי אנו רואים שגדל כשאר

כשנטל משה קרן עור פניו:

דריש תרי זימני ויש ספרים

אחשורוש. מימה לר"י דבמגילה (דף ז.) גבי אסחר ברוח

דאמר בנדרים (דף כה.)

האלהים

הַמֶּחֲנֶה וַיִּתְיִצְבוּ בְּתַחְתִּית הָהָר: שמות יט יז

עליהם ועל זרעם ועל כָּל בָּנְלְוִים עֲלֵיהֶם וְלֹא יַעֲבוֹר הָנְלְוִים עֲלִיהֶם וְלֹא יַעֲבוֹר הָיָמִים הָאָלָה בְּכְתְכָם הַיָּמִים הָאָלָה

וכומנם בכל שנה ושנה:

גלשָׁמִיִם הָשְׁמִעְתָּ דִּין 3 אָרְץ יָרְאָה וְשָׁקָטָה: תהלים עו ט

-4 וַיַּרָא אֱלֹהִים אֶת כְּל

אָשֶׁר עָשָּׁה וְהַנֵּה טוֹב מְאֹד וְיָהִי עָרֶב וַיְהִי בֹקֵר יוֹם וְיָהִי עָרֶב וַיְהִי בֹקֵר יוֹם

6 וּמשֶׁה יִפָּח אֶת הָאֹהֶל וַנָּטָה לוֹ מִחוּץ לַמַּחַנָּה

יָנְיָהָר או בּמּוֹדְן יְנַבְּרָא לוּ הַרְחֵק מִן הַמְּחֲנָה וְקְרֵא לוּ אהָל מועד וְהָיָה כָּל מְבַקְש יִיְיָ יִצֵא אֶל אהֶל מועד אֲשֶׁר

מחוץ לַמַּחֲנָה: שמות לגז

זיין ישבון ובאו ציון 7 ופרוני יין ישבון ובאו ציון ברנה ושמחת עולם על

ראשָם שָּׁשוֹן וְשִּמְחָה יַשִּׁיגוּ וְנָסוּ יְגוֹן וַאֲנְחָה:

8 בְּרַכּוּ יְיָ מֶלְאָכָיו גִּבּרֵי כֹּחַ עשַׁי דְבָרוֹ לִשְׁמע בְּקוֹל דְּבָרוֹ: תהלים קג כ

9 בְּעַצֵּי הַיִּעַר בַּן דּוֹדִי בֵּין הַבְּנִים בְּצַלוֹ

חַמֵּדְתִּי וְיָשַׁבְתִּי וּפְרְיוֹ מְתוֹק לְחִבִּי: שיר השירים ב ג

לעזי רש"י

קוב"א. גיגית, מיכל גדול ועגול.

מוסף תוספות

א. מוכח נמי. תום' הרא"ש

הירדן כשאמרו ברכות וקללות. תוס' הרח"ש.

ריטנ״א. ד. וכן בהר גריזים

לפי שהיו אומרים ארור

לפי שהיו אומוים אוח האיש אשר לא יעשה. ריטנ״ה, ה. בלב שלם. מוס׳ הרח״ם, ו. בלבד. מוס׳

תוק' הלח"ש. ו. בלבד. תוק' הלח"ש. I. לא דריש ליה הכי וכו'. תוק' הלח"ש. ת. פריך כי האי גוונא [דהתם]. תוק' הלח"ש. U. דקראי גופייהו לא

מוכיחי הכי, תום' הרח"ש.

גופיה. תוס' הרא"ש.

רב נסים גאון

דרש ההוא גלילאה עליי דרב חסדא בריך רחמנא דיהב אוריין תליתאי. פיי תורה נביאים וכתובים. ביום תליתאי. פי' ביום

שלישי לפרישה. כרבנז

דאמר בחמישי עבד ליה פרישה. על ידי תליתאי.

לעם תליתאי. כהנים לוים

סיון. ובסיון ניתנה התורה.

כלומר שהתורה נקרית אמת

שנאמר ומשלי כגו אמת קנה

אותיות. וישראל בני אבות

. לוי, ומן לוי נולד משה, שעל ידו ניתנה תורה. לוי

יש בו ג' אותיות, משה ג' אותיות, ונצפן ג' ירחים,

יפה ההגדה בדבר אותותיה משולשים,

ישעיהו לה י

עדים מהר חורב:

בראשית א לא

שמוח לו ו

קיְמוּ וְקַבְּלוּ הַיְהוּדִים

לקראת

לט., ג) ע"ו ג., ד) ןע"ו שס. ע"ש ודף ה. ע"ש], ה) יש נוסחלות בר חנינל. ו) [כתובות קיב.], ו) [שמות כד], ה) [רש"ל], ט) [רש"ל], [נ"ל שילתה], כ) [וע"ע תוס׳ שבועות לט. ד״ה קיימון,

#### הגהות הב"ח

(מ) גמ' אמר רבה אעפ"כ: (3) תום' ד"ה מודעא וכו' ופפרק אלו נאמרין אמרו שקבלו:

#### גליון הש"ם

נמ' בחמישי בנה מזכח. לפני הדיבור: ל"ה ישנה שם בשעה שהקדימו כו'. ע' תשנ"ץ ח"ג ענין ש"י: תום' ד"ה ירדו וכו'. ומף על גב דגדולה מדה טובה יומל דף עו ע"ל: שם ד"ה פריו כריחא דאתרוגא. עיין

#### מוסף רש"י

כגיגית. קופ"ל כלע"ו ומטילין כה שכר (ע"ז ב:). השמעת דין. מתן תורה (שם). בתחלה יראה. שמל לא יקבלו ישראל התורה ותחזור הארץ לתוהו ובוהו (שם). ולבסוף. כשקבלוס בנעשה ונשמע (שם). הי יתירה למה לי. ה' דהשי יתירה וכתבה בסוף מעשה בראשית לדרשה זו, והכי משמע ויהי ערב ויהי בקר יום הששי של ששה בסיון שעתידין ישראל לקבל סמורה (ע"ו ג.). עמא קיב.). דקדמיתו פומייכו מתחילתכם לאודנייכו. הייתם בהולים שהקדמתם נעשה לנשמע, ועודכם בבהלתכם למהר לעשות דבר

#### רבינו חננאל

ופרקינן לרבנן ח' חסרין עבוד, לר' יוסי ז' חסירין עבוד. דכי אמרו אחרים אין ביז עצרת לעצרת ד' ימים , בזמן שחדשי השנה כסדרן, אחד מלא ואחד חסר, דהוו ששה שלמין וששה חסרין, והוו יומי דשתא שנ״ד, דגאפלין ש"נ מנהון בשבועי, ומשתיירין ד'. אבל כדהוו בה ז' חסרין, הוו להו יומי שנ"ג, וכד אזלין שבועי, משתיירי מינה ג', והילכך כד הוי ראש ניסן דשנייה יום אחד בשבת והוה בראשונה ז' בחמשה, וסיון בחד בשבא ראשונה שמנה חסרין והוו יומא שנ״ב, משתיירי מינה תרין, וכד הוי ראש ניסן שנייה בחד בשבא הוי ראייי שנייה בחד בשבא, הוי ראש ניסן שנה ראשונה במעלי שבתא, וראש סיון תרין בשבא כרבנן, ותנן אין פוחתין מארבעה חדשים . המעוברין בשנה, וכד הוויין י', מעוברין הוו ח' מחוסרין, ואפי' למאן דפריש ולא נראה לחכמים לחסר יתר על שמונה. ת"ש רבי יוסי אומר בשני עלה וירד. פי׳ שני לחנייתן במדבר סיני, ובשלישי עלה וירד, ובשלישי עלה וירד, וברביעי כי תרצתא עלה

ומאחר שלא עלה מהיכן ירד. דאמרת בד' ירד ולא אמרת עלה וירד אלא אימא בד' עלה וירד ושוב לא עלה: ובחמישי בנה מובח. כדכתיבי ויבן מזבח תחת ההר: מחי לחו משום מורה. לא היה לו פנאי לעלות שקבלו כולן יחד את הדברות: עליה דרב הסדה. לפני רב חסדה. לפי שרב חסדא יושב והדרשן עומד קאמר עליה דדומה כמו שהעומד למעלה מן היושב: אוריאן סליסאי. מורה נביאים וכתובים: לעם תליתאי. כהנים לוים וישראלים: על יד מלימאי. משה תליתאי לבטן מרים אהרן ומשה: ביום מלימאי. לפרישה: מחסים ההר. תחת ההר ממש: גיגים. קוב״א שמטילין בה שכר: מודעה רבה. שחם יומינם לדין למה לא קיימתם מה שקבלתם עליכם יש להם תשובה שקבלוה באונס: בימי התשורוש. מחהבת הנס שנעשה להם: דין. תורה: בתחילה. קודם שאמרו ישראל נעשה ונשמע: יראה. שמא לא יקבלוה ויחזור העולם לחהו ובהו כדר"ל: ולבסוף. כשקבלוה: יום הששי. מחי שנח דכתיב ה׳ ביום גמר מעשה בראשית: מלמד שהתנה כו'. הששי משמע הששי המיוחד במקום אחר כדאמרי׳ בעלמא (חולין דף נא.) הירך המיומנת אף כאן ויהי ערב ויהי בקר של גמר בראשית תלוי ביום הששי והוא ו׳ בסיון שנתנה בו תורה. מריבוי דה׳ דריש ביה נמי הא: שני כתרים. מזיו שכינה: מאה ועשרים. ח [כל א' וא' נטל כתר]: טענו. הכתרים והכי משמע את עדים ש [אשר היו להם] מהר חורב: בחורב פרקו. דמשמע נמי ויתנצלו את עדים מהר חורב: ומשה יקח. אותו עדי. לשון אחר את האהל לשון בהלו נרו (איוב כט) והוא היה קירון עור פניו: עושי דברו לשמוע. מוכנין לעשות קודם שישמעו ולא כדרך שאר עבדים ששומעים תחילה את הדבר לידע אם יכולין לקבלן עליהם אם לאו: פריו קודם לעליו. כך דרכו וחלוק משאר אילנות חנטת פירותיו קודם לעליו: אלבעתא דידיה. אלבעות ידיו: וקא מיין בהו. היה ממעכן ברגליו ואינו מבין מתוך טירדא: עמא פזיות. נמהר: דקדמיתו פומייכו לאודנייכו. קודם ששמעתם אותה היאך היא קשה ואם תוכלו לעמוד

לרבנן ח' חסרים עבוד ת"ש דתניא בסדר עולם ניםן שבו יצאו ישראל ממצרים בארבעה עשר שחמו פסחיהן בחמשה עשר יצאו ואותו היום ע"ש היה ומדריש ירחא דניםן ערב שבת ריש ירחא דאייר חד בשבא וסיון בתרי בשבא קשיא לר' יוסי אמר לך ר' יוםי הא מני רבנן היא ת"ש רבי יוםי אומר בשני עלה משה וירד בשלישי עלה וירד בד' ירד ושוב לא עלה ומאחר שלא עלה מהיכן ירד אלא ברביעי עלה וירד •בחמישי בנה מובח והקריב עליו קרבן בששי לא היה לו פנאי מאי לאו משום תורה לא משום

לרבנן ח' חסרים עבוד. ולא היו בין פסח דאשתקד לפסח דהאידנא

אלא ב' ימים ונמלא דאשתקד בע"ש: בשני עלה משה. ושמע ואתם

תהיו לי וירד והגיד: כג' עלה. ושמע הגבלה וירד והגיד: כד'

מורח שבת דרש ההוא גלילאה עליה דרב חסדא בריך רחמנא דיהב אוריאן תליתאי לעם תליתאי על ידי תליתאי ביום תליתאי בירחא תליתאי כמאן כרבגן: יויתיצבו בתחתית ההר א"ר אבדימי בר חמא בר חסא מלמד שכפה הקב"ה עליהם את ההר כגיגית ואמר להם אם אתם מקבלים התורה מוטב ואם לאו שם תהא קבורתכם א"ר אחא בר יעקב מכאן מודעא רבה לאורייתא אמר רבא של אעפ"כ הדור קבלוה בימי אחשורוש רבא לה אקפ"כ הדור קבלו מה דכתיב יקימו וקבלו היהודים ייקיימו מה שקיבלו כבר יאמר חזקיה מאי דכתיב משמים השמעת דין ארץ יראה ושקמה אם משמים יראָה למה שקמה ואם שקמה למה יראה אלא בתחילה יראה ולבסוף שקטה ולמה

יראה כדריש לקיש דאמר סריש לקיש מאי דכתיב יויהי ערב ויהי בקר יום הששי ה' יתירה למה לי מלמד שהתנה הקב"ה עם מעשה בראשית ואמר להם אם ישראל מקבלים התורה אתם מתקיימין ואם לאו אני מחזיר אתכם לתוהו ובוהו: דרש ר' בשעה שהקדימו ישראל נעשה ° בשעה לנשמע באו ששים ריבוא של מלאכי השרת לכל אחד ואחד מישראל קשרו לו שני כתרים אחד כנגד נעשה ואחד כנגד נשמע וכיון שחמאו ישראל ירדו מאה ועשרים ריבוֹא מלאכי חבלה ופירקום שנאמר זויתנצלו בני ישראל את עדים מהר חורב א"ר חמא בר' חנינא בחורב מענו בחורב פרקו בחורב מענו כדאמרן בחורב פרקו דכתיב ויתנצלו בני ישראל וגו' א"ר יוחנן וכולן זכה משה ונטלן דסמיך ליה יומשה יקח את האהל אמר ר"ל עתיד הקב"ה

שהקדימו ישראל נעשה לנשמע יצתה בת קול ואמרה להן מי גילה לבני רז זה שמלאכי השרת משתמשין בו דכתיב יהדר עושי והדר בקול דברו ברישא עושי והדר שמוע בקול דברו ברישא עושי והדר s

לשמוע א״ר חמא סברבי חנינא מ״ד ∘כתפוח בעצי היער וגו׳ למה נמשלו ישראל לתפוח לומר לך מה תפוח זה פריו קודם לעליו אף ישראל הקדימו נעשה לנשמע ההוא צדוקי דחזייה לרבא דקא מעיין בשמעתא ויתבה אצבעתא דידיה תותי כרעא וקא מייץ בהו וקא מבען אצבעתיה דמא יא"ל עמא פויזא דקדמיתו פומייכו לאודנייכו אכתי בפחזותייכו קיימיתו ברישא איבעי' לכו למשמע אי מציתו קבליתו ואי לא לא קבליתו א"ל אנן

להחזירן לנו שנאמר יופדויי ה' ישובון ובאו

ציון ברנה ושמחת עולם על ראשם שמחה

שמעולם על ראשם אמר רבי אלעזר בשעה

דסגינן ר׳ לוי הא למדתה שכל מעשה אותו היום היה משולש. וכגון זה עוד יש במדרש ילמדנו ותנחומא פושת יתרון הלא כתבתי לך י אינות המהוח שבר בינות המהוחה הון תורה, שאתרותה משולשות אלף בית ניכל, ודכל היה משולש, תורה משולשת תורה שלושת שלישים, אמר יהושע בן נחמיה הן תורה, שאתרותה משולשות אלף בית ניכל, ודכל היה משולש, תורה משולשת, וקרוש קרוש נביאים וכתובים. משנה משולשת, תלמור הלכת ואגדות. תפלה משולשים. משבט לוי שאותיותיו משולשין, מזרע אברהם יצחק קדוש. ישראל משולשים כהנים לוים וישראלים. ומשה אותיותיו משולשים. משבט לוי שאותיותיו משולשין, מזרע אברהם יצחק ייי איר של הייי מייי מייי מייי מייי שאותיותיו משולשה ימים נתקדשו שנאמר (שמות יש) והיי נכונים ליום השלישי. אמרו לפניו רבונו של עולם חמדה שגנוזה לפניך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות קודם שנברא

דשביעת ימים. העולם. הא מילתא נפקא להו לרבנן וביד פכיחן מהאי קרא דכתיב (תהלים קה) זכר לעולם בריתו דבר צוה לאלף דור. שלפי שמצאו מן יצירת אדם הראשון ועד נתינת התורה כ"ו דור. וזה פרטן, יי דורות מאדם עד נת, ויי מנח עד אברהם, ומאברהם עד משה. ועל ידו ניתנה התורה, וכבר שלמו כ"ו דורות, ידעו כי התורה היתה גנוזה תתקע"ד דורות. וכיוון שעברו עליה מימות העולם כ"ו דורות שהן השלמת אלף דור, ניתנה התורה כדי שיתקיים דבר צוה לאלף דור.

#### Difficult words

at the bottom of - בתחתית כגיגית - like a barrel מודעא – an notification and grew calm - ושׁקטה

- ופירקום - and removed them - and [Bnei Yisroel] were stripped עדים - their jewellery

- מהר חורב from Mount Sinai טענו - they put on [crowns]

שמעולם - that was long ago ក - this secret

- the forest - its leaves (צדוקי/מינא – heretic – heretic - and he placed כרעא - his leg

קבלתם עליכם לקיימה:

לא היה לו פנא", (וראי) [מאי) לאו דהוא יום שבת וניתנה בו תורה, וסייעתא לרבנן. ורחי רי ויסי לא אלא [ד]הוא (ד)ערב שבת ומשום טירוא רשבת לא היה לו פנאי. רשה הוא גלילאה עליה דרב החשר איים ארוי וליתאי על יד תליתאי לעם תליתאי. ביום מליתאי רח עליתי רה בנן הכוחרון גרטיסן כמאן רבון, וסייעתא דרבנן כן ביום תליתי יום שלישי לפרשיה. דאלמא ברם בחמשה עביד להו פרישא, כמאן כרבנן ותרין בשבא הוה ראש חדש סיון, ובששה בו נתנה תורה. ומפרשא פלוגתא נמי בגמי

מייץ - crushing - מבען - they were flowing פזיזא - impulsive

impulsivity

- before - לאודנייכו their ears in your - בפחזותייכו

51

דברי תורה שבועות בגמרא



#### שקלא וטריא

#### <u>Series of Agadatas about Kabolas Hatorah at Har Sinai</u> (16 lines down)

"..יצבו..." **Posuk:** "They stood at bottom of the mountain." "..יצבו..." Statement: אמר ב אבדימי... "Bota teaches us that Hashem held the mountain like a barrel over them and said: "If you accept the Torah, fine. But if not, your burial will be there!" "אמר רב אחא..." Statement: From here we see the acceptance of the Torah was forced (a מודעה). (See Key Concepts) "אמר רבא..." Conclusion: This is true, however the Jews willingly accepted the Torah again at the time of the miracle of Purim. We see from פור במודעה that they accepted again what they had already accepted.

"אמר חזקיה..." **Q about Kabolas Hatorah:** In פסוק ג why did the earth become afraid and grow calm?

"אלא..." A: Before the Torah was accepted the earth was afraid, after it was calm.

"ולמה..." **Q:** Why was it afraid in the first place?

"כדריש לקיש..." A: In כדריש לקיש..." (that we don't see with other days of creation) this teaches us that when Hashem created the world on the condition of the acceptance of Torah by the Jews. If they don't accept the Torah Hashem will return it to emptiness.

"דרש..." Drosha: At Kabolas Hatorah, when the Jews said "we will do" first, before "we will hear", 600,000 angels, (one for each Jew) came to every Jew and tied 2 crowns on them. One corresponding to "we will do" and the other to "we will hear". But when the Jews sinned with the Golden Calf, 1.2 million destructive angels came and removed them (one angel for each crown) as we see in ה סוק ה

"אמר רבי חמא..." **Related Teaching:** At Chorev (Har Sinai) they put crowns on the people (as ר סימאי just said). At Chorev they also took the crowns off as it says in סוק ה

"...יוחנן..." Related Teaching: Moshe Rabeinu merited and took all the crowns as we see in ו פסוק (which is directly after o הלו in the Torah).[The word אהל is similar to הלו – shining which refers to a crown.]

"אמר ריש לקיש..." **Related Teaching:** In the future Hashem will return these crowns to us as we see in ז 200. The phrase "Hashem will return...eternal joy on their heads" refers to the crowns that were on their heads long ago at Har Sinai.

"אמר רבי אלעזר..." Drosha: At Har Sinai, when the Jews said "we will do" first, before "we will hear", a Heavenly voice asked "Who revealed to My children this secret that the angels use?" as we see in ח 1009 (which is talking about the angels) that the "who do" is written before "to hear".

"אמר..." Q: In ט וויס, why are the Jews compared to an apple? "לומר לך..." A: To teach us that just like an apple tree, whose fruit precedes its leaves, so too the Jews preceded we will do before we will hear.

"הוא צדוקי..." Related Story: There was a "ההוא צדוקי..." אים ופarning ומרא ממרא אם ממרא יש was sitting on his hands, crushing them and causing them to bleed. The צדוקי said to בא "You are an impulsive nation that put their mouths before their ears, (by saying נעשה ונשמע) & you still persevere in your impulsiveness! (By learning with such intensity) First you should have heard [the commandments so that you would have known] whether you were able to accept them. And if not, you should not have accepted them!"

#### **Key concepts**



#### מודעה

A notification of coercion. Legal procedure by which someone can void a transaction that was forced. If Hashem .challenges" the Jews for not keeping the Torah, they could respond that they were forced.

#### צדו .י

Students of Tzadok who rejected Oral Torah and took the pesukim literally. (In some מנמרא's it is swapped for מינא – heretic.)

#### סוקים.



א) וַיּוֹצֵא מֹשֶׁה אֶת־הָעָם לְקְרֵאת הָאֱלֹהִים מִן־הַמַּחְנֶה וַיִּתְיַצְבוּ בְּתַחְתִּית הָהָר (שמות יט, יז) Moshe led the people out of the camp

towards Hashem, & they took their place at the bottom of the mountain. ב) קַּיְמוּ וְקִבְּלוּ הַיְּהוּדִים עֲלֵיהָם וְעַל־זַרְעָם וְעַל כָּל

ב) קּיְמוּ וְקְבָּלוּ חַיְּהוּדִים עֲלֵיהֶם וְעַל־זַרְעָם וְעַל כָּל הַנָּלְוִים עֲלֵיהֶם וְלֹא יַעֲבוֹר לְהִיוֹת עֹשִׁים אֵת שְׁנֵי הַיָּמִים הָאֵלֶּה כָּלְתָבָם וְכִוְמַנָּם בְּכָל־שָׁנָה וְשָׁנָה (אסתר ט, כז)

The Jews undertook & obligated themselves & their descendants, & all who might join them, to keep these 2 days, as they are written at the proper time each year.

מְשַׁמֵים הָשָׁמֵעָה דִּין אֶרֶץ יְרָאָה וְשָׁקָטָה

תהלים עוֹ, ט)
In heaven You pronounced a verdict; the earth was afraid & grew calm.
ד) וַיַּרְא אֱלֹהִים אֶת־כָּל־אֲשֶׁר עָשֶׂה וְהְנֵּה־טוֹב מְאֹד (דְיִהְי־בְּלָבְר יוֹם הַשְּׁשִׁי - (בראשית א, לא)
ביְהִי־עֶרָב וַיְהִי־בֹקָר יוֹם הַשְּׁשִׁי - (בראשית א, לא)
And Hashem saw all that He had made, and found it very good. and there was evening and there was morning, the sixth day.
ביִתְנַצְלוּ בְנִי־שִּׂרְאֵל אֶת־עָדְיָם מְהַר חוֹרֵב

(שמות לג,ו)

So the Bnei Yisroel remained stripped of the jewellery from Har Chorev onwards.

ו) וּמֹשֶׁה יִּקַח אֶת־הָאּהֶל וְנָטָה־לוֹ מְחוּץ לַמַּחְנֶה הַרְחֵק מְרַהַמְּ וְהָרָא לוֹ אֹהֶל מוֹעֵד וְהָיָה כָּלִמְבַקֵּשׁ יְהוָה וֹבְּי אַל־אֹהֶל מוֹעֵד אֲשֶׁר מְחוֹץ לַמַּחְנֶה (שמות לג, ז)

Now Moshe would take the Tent & pitch it outside the camp, at some distance from the camp. It was called the Tent of Meeting, & whoever looked for Hashem would go out to the Tent of Meeting outside the camp.

ז) וּבְּדוּיִי יְהוָה יִשְׁבוּן וּבָאוֹ צִיּוֹן בְּרָנָּה וְשִׂמְחַת עוֹלָם ' עַלִּרֹאשָׁם שָׁשׁוֹן וְשִׁמְחָה יַשִּׁיגוּ וְנָסוּ יָגוֹן וַאֲנָחָה עֹלִיה ' (יִשׁעִיהוֹ לֹה, י)

(ישעיהוֹ לה, י)

ח) בָּרֲכוּ יְהוָה מַלְאָכָיוֹ גִּבֹּרֵי כֹחַ עשִׁי דְבָּרוֹ לְשְׁמֹעַ בְּקוֹל דְּבָרוֹ - (תהלים קג, כ)

Bless Hashem, all His angels, mighty in strength, who do His bidding, to hear the voice of His word.

ט) כְּתַפּוּחַ בַּעֲצֵי הַיַּעֵר כֵּן דּוֹדִי בֵּין הַבְּנִים בְּצְלוֹ הַמַּדְתִּי וְיָשַׁבְתִּי וּפְּרְיוֹ מָתוֹק לְחִכִּי (שיר השירים ב, ג) Like an apple among the trees of the forest, so is my Beloved among the sons; in His shade I delighted & sat, & His fruit was sweet to my palate.



### שקלא וטריא

- "א" . אנן..." Rava's Response: We have complete faith & the beginning of א. וּס is written about us. People like you are perverse & the end of the סוק is about you!
- "אמר רבי ש. ואל..." **Q:** In ה', פסוק ב speaks to His bride )the Jews(. What does it mean?
- "בתחילה..." **A:** At first when the Jews accepted the Torah they drew close to 'ה . ith "1 of their eyes", but when the Jews perform the Torah, they draw close to 'ה with "both of their eyes". [1 eye represents נעשה the other .].
- "אמר עולא..." **Statement:** A bride that commits adultery at the chupa is shameless. (A moshul for the Jews sinning with the Golden Calf at Har Sinai) [Kabolas HaTorah is often compared to a marriage.]
- "אמר רב מרי..." Source: In אמר הי the Jews say about ה' "While the King was still at his banquet, my perfume gave out its fragrance." The banquet represents Har Sinai, & the "giving out" of perfume refers to the Jews "giving their service" to the Golden Calf.
- "אמר רב..." **Explanation:** Even though this פסוק refers to a disgraceful sin of the Jews, it is still worded in a way that shows 'ה's love for us. As it says "gave out" & not "became putrid/spoiled".
- "תנו רבנן..." Braisa: Those who are insulted by others but don't respond with insult, those who hear others disgracing them but don't reply, those who serve 'ה out of love & happily accept afflictions, about them it says "& let those who love him be like the powerfully rising sun" (פסוק ד( אור (פסוק דר) says elsewhere the moon used to be as great as the sun. The moon suggested it should be greater but the sun remained silent. As a result, the sun became greater. This will happen to those who remain silent when being insulted.]
- "אמר רבי יוחנן..." **Q:** What do we learn from פסוק ה
- "...**' A:** Every word 'ה said at Har Sinai split into 70 languages (& was understood by every nation).
- "תני דבי..." Braisa: A different source for this is in וקנו חם. The words of are like a hammer breaking rock, just like a hammer causes a rock to break up into many pieces, 'ה's words split into 70 languages.
- "...**" אמר רב חננאל.... Q:** In פסוק ז, why are words of Torah compared to a prince?
- "לומר..." A: To teach us just as a prince has the power of life & death, the words of Torah have the same power.
- "היינו..." **Explanation**: To those who toil in Torah with all their might (represented by the right hand) the Torah will be a potion of life. For those that don't (study with toil/for the right reasons) it can be a potion of death.
- "בר..." A2: The פסוק said princes as each of 'ה's words at Har Sinai were tangible/visible & had 2 crowns tied to it.
- "אמר רבי יהושע..." (פטוק ח פסוק ו פסוק ה שה"ש and continues the theme of the sin of the Golden Calf. In the פסוק the Jews speak about ... What does it mean?
- "אמרה..." A: The Jews say before 'ה, even though my Beloved ('ה') pains & embitters me (by asking them to remove their jewellery/crowns after the sin of the Golden Calf) He dwells in my bosom (a reference to the Mishkan which He commanded them to build right away) [The words "צרור המור" "bundle of myrrh" are being interpreted as " שמיצר " "pains & embitters"]

סוקים.



א)תַּמַת יְשָׁרִים תַּנְחָם וְסֶלֶּף בּוֹגְדִים יְשָׁדֵּם (משלי יא, ג) The complete faith of the upright shall lead them, and the perverseness of the faithless will destroy them.

ב) לְבַּבְתִּנִי אֲחֹתִי כַלָּה לְבַּבְתִּינִי בְּאַחַת מֵעִינַיְךּ בְּאַחַד עְנָלָק מִצַּוְרֹנָיִךְ – (שה"ש ד, ט) You have captivated My heart, My sister, [My] bride; you have captured My heart with one of your eyes, with one bead of your necklace. ג) עַד־שֶׁהַמֶּלֶךְ בַּמְסִבּוֹ נְרְדִי נָתַן בִיחוֹ (שה"ש א, יב)

While the king sat at his banquet, my perfume gave out its scent.
ד) כֵּן יֹאבְדוּ כָל־אוֹיְבֶיקּ יְהוָה בֹּן יֹאבְדוּ כָל־אוֹיְבֶיקּ יְהוָה וְאֹבְיִנִי לְּצָאת הַשֶּׁמֶשׁ בִּגְבֻרָתוֹ וְתִּשְׁלְט הָאָרֶץ אַרְבָּעִים שָׁנָה וַ וְתִּשְׁלְט הָאָרֶץ אַרְבָּעִים שָׁנָה (שופטים ה, לא)

So may all Your enemies perish, Hashem, and let those who love Him be like the powerfully rising sun. and the land was quiet for 40 years. מוֹבְּי יִתּן־אֹמֶר הַמְבַשְּׁרוֹת (בִּי יָתּן־אֹמֶר הַמְבַשְּׁרוֹת years, בֹּעְרַבּי טח, יב)

My Lord made a

declaration, the heralds are a mighty host.
ו) הֲלוֹא כֹה דְבָרִי כָּאֵשׁ
נְאָם־יְהוָה וּכְפַּטִּישׁ יְפֹצֵץ סָלַע
(ירמיהו כג, כט)

My words are like fire the word of Hashem and like a hammer it breaks a

> rock. ז)שָׁמְעוּ כִּיּנְגִידִים אֲדַבֵּר וּמִפְתַּח שְּׁפָתֵי מֵישָׁרִים (משלי ח,ו)

Listen, for I will speak princely things, my lips open [to speak words of] truthfulness.

ח) צְרוֹר הַמֹּר דּוֹדִי לִי בֵּין שָׁדַי יָלִין (שה"ש א, יג)

My beloved is to me [as] a bundle of myrrh which lies between my bosom.

רבאן, ג) ג"ו שם ויומא כג.,

ד) [סנהדרין לד.], ד) [יומא עב: ע"ש], ו) כלים פכ"ג מ"ד, ו) [לעיל ל.] פסחים קיו.

מ) ומנינה יב:ו. ע) ובחרם

בתיב מלכי ועמ"ש הפענח רוא פ׳ יתרון, י) וחגיגה יד. זכחים

[בסוכה איתא תנחום],

מ) ודף לו:ן, נ) כ"ח עוב,

ם) [במדרש רבה איכה ד"ה

הגהות הב"ח

(ħ) גמ' תנו רבנן הגעלבין:(כ) רש"י ד"ה למיימינין.(י"ב ע" לעיל דף סג

ע"ל: (ג) ד"ה מעביר רחשון

ראשון לג"ע: (ד) ד"ה תתקע"ד דורות. נ"ב ועיין

גליון הש"ם

רש"י ד"ה תתקע"ד דורות וכו' וראה הקב"ה שאין העולם פתקיים. כמדרט

רבה ברחשית פ"ח חיתה

נתנה לכ"ו דורות והתתקע"ד

שתלן בכל דור ודור והן עזי פנים שבדורות: תום' ד"ה

מה פמיש בסה"ר דמקרא אחר יוצא לכמה מעמים.

עי׳ בהרא"ם פ׳ וארא בפסוק

מוסף רש"י

כי נגידים אדבר. דנרי

**נגידות וחשיבות** (משלי ח

את העגל, שהרי לא נסעו מסיני עד לאחר החמת

המשכן בשנה שניה, כדכתיב

(במדבר י) ויהי בשנה השנית

בחדש השני וגו' ויסעו בני ישראל למסעיהם ממדבר סיני

(גיטין לו:). מאי קרא. דיש לדרוש עליהם כלה מזנה

כחופתה (שם). נרדי נתן

. ריחו. בושמי עזב ריחו הטוב,

ועדיין חביבותא היא גבן. אע"פ שהזכיר קלקוליהן

מינה (שם). הנעלביז, חותם

שנעלבים מיד אחרים ואין עולבים את אחרים (שם).

ערשין מאהבה. עושין מלות מאהבת המקום ולא ליטול שכר ולא מיראת

פורענות (mm). למיימיניז

בה. של תורה שמפשפשין

טעמיהן בדקדוק ובוררין, כימין המיומנת למלאכה

ב שהזכיר קלקוליהן הזכיר אלא במראית

(>

# אמר רבי עקיבא פרק תשיעי שבת

דסגינן בשלימותא כתיב בן יתומת ישרים

תנחם הנך אינשי דסגן בעלילותא כתיב בהו

ווסלף בוגדים ישדם: א"ר שמואל בר

נחמני א"ר יונתן מאי דכתיב בלבבתני

אחותי כלה לבבתני באחת מעיניך בתחילה

באחת מעיניך לכשתעשי בשתי עיניך

מאמר עולא עלובה כלה מזנה בתוך חופתה

אמר רב מרי ברה דבת שמואל מאי קרא

נעד שהמלך במסיבו נרדי וגו' אמר יּרב נעד

ועדיין חביבותא היא גבן דכתי' נתן ולא כתב

הסריח מת"ר (6) אעלובין ואיגן עולבין שומעין

חרפתן ואינן משיבין עושין מאהבה ושמחין

ביסורין עליהן הכתוב אומר יואוהביו

כצאת השמש בגבורתו א"ר יוחנן מאי

דכתיב זה' יתן אמר המבשרות צבא רב כל דיבור ודיבור שיצא מפי הגבורה

נחלק לשבעים לשונות תני דבי ר' ישמעאל

יוכפטיש יפוצץ סלע יימה פטיש זה נחלק

לכמה ניצוצות אף כל דיבור ודיבור שיצא

מפי הקב"ה נחלק לשבעים לשונות אמר רב

חננאל בר פפא מ"ד ישמעו כי נגידים

אָדבר למה נמשלו דברי תורה כנגיד לומר

לך מה נגיד זה יש בו להמית ולהחיות אף

ד"ת יש בם להמית ולהחיות היינו דאמר ∘רבא

דסגינן בשלימותה. התהלכנו עמו בתום לב כדרך העושים מחהבה וסמכנו עליו שלא יטעננו בדבר שלא נוכל לעמוד בו: בסחלה. בקבלה שקבלתם אחת היא אנלכם ולבסוף כשקיימתם שתים יש: לבבתני. קרבתני: עלובה. חלופה דעולבנא לישנא דחולפא היא והכי

אמר במס׳ גיטיןי : מונה בסוך חופתה. כישראל כשעמדו בסיני ועשו העגל: במסיבו. בחופתו: נתן. עזב ריחו הטוב לאחרים: ועדיין חביבותא היא גכן. אע"פ שהמקרא מספר בגנותנו הראה לנו לשון חבה מדלא כחיב הסריח: הנעלבים ואינם עולבים. אחרים באין עליהם בחולפה ולא הן על אחרים: עושין. מאהבת המקום: ושמחים ביסורים. על עליבה הבחה עליהם: לבא רב. כל האומות: מה פטיש. מתחלק הסלע על ידו לכמה נילולות: למיימינין. ים עסוקים בכל כחם וטרודים לדעת סודה כאדם המשתמש ביד ימינו שהיא עיקר: קושרים לו שני כתרים. לדבור שהיה בו ממש ונראה כדכתיב רואים את הקולות (שמות כ): אע"פ שמילר ומימר לי דודי. בעגל שאמר הורד עדיך: בין שדי ילין. אמר מיד לעשות לו משכן להיות מלומלמת שכינתו בין שני הבדים שנראו במקדש ראשון כשני שדים דוחקין ובולטין בפרוכת שכנגד הפתח: עין גדי. עון עגל שהוא מין בהמה. לשון אחר לשון ע"ז העורכים לגד שלחן (ישעיה סה): שכרמתי. שאספתי להתאוות אלהות הרבה כדכתיב אלה אלהיך ישראל (שמות לב): שכורמים עליו. שמחספין עליו חת הבגדים והוא דף ארוכה ומנוקבת נקבים הרבה ומניח המוגמר תחתיה והכלים מתגמרין מדרך הנקבים: לישנה דמיכנש גרסינן: מעביר ראשון (ם. לגן עדן: מור עובר. על שהעבירן: גשם נדבות. גבי מתן תורה כתיב בספר תהלים: י"ב מיל. זו היא מדת מחניהם והיו הקרובים לדיבור חוזרין מפחד הקול עד קנה המחנה: **מדדין אוסן.** מסייעין אותן להתקרב מעט מעט שהיו חלשים כאשה המדדה את בנה בתחלת הילוכו: ידודון. משמע הם עלמס ידודון: ידדון. מדדין אחרים: מתקע"ד דורות. ווי באלפים שנה שקדמה תורה לעולם היו עתידין דורות הללו להבראות שנאמר (תהלים קה) דבר לוה לאלף דור °וראה הקב״ה שאין העולם מתקיים בלא תורה כל כך והעבירן ולא בראן ונתנה לכ"ו דורות. הרי שחסרו תתקע"ד מחלף: מה חדיר שמך. אדיר הוא הרבה בארץ ואין ראוי לך

ליתן הודך שם כי אם על השמים:

פירש שדי מויו. נוטריקון של פרשו:

ולא בתיב הסריח. לשון מגונה לא היה לו לכתובא אלא כלומר ולא כתב י ערב ריחו להוה משמע הסריח אלא כתב נתן לשון סניכות: מה פפיש זה מתחלק לכמה ניצוצות. הקשה רנינו שמואל והא קרא משמע דהפטיש מפונץ את הסלע מדלא כתיב והפטיש

יפוללנו סלע וכן אנו רואין שהפטיש מפולך סלעים וליכא למיגרס מה סלע מתחלק לכמה ניצוצות דהא דיבור דהיינו תורה נמשלה לפטיש ולא לסלע ובקונטרס פי' מה פטיש מתחלק הסלע על ידו ואינו מיושב שהדיבור הוא עלמו מתחלק ואינו דמיון גמור ואומר ר"ת דקרא מיירי באבן המפולן ברזלב דאמר ס במדרש חזית מעשה באחד שקנה סנפירין ובא לבודקה נתנה על הסדן והכה עליה בקורנס נחלק הפטיש ונשבר הסדן וסנפירין לא זו ממקומו הה"ד וכפטיש יפולך סלעג ואף על גב דלא כתיב יפוללנו סלע הרבה פסוקים יש כענין זה אבנים שחקו מים (איוב יד) פי' שחקו אותן מים ואתו שפיר דאמר בפ"ק דקידושין (דף ל:) תנא דבי רבי ישמעאל בני אם פגע בך מנוול זה משכהו לביהמ"ד ואם אבן הוא נמוח שנא׳ אבנים שחקו מים פירוש שחקו אותם מים ואם ברול הוא מתפולן פירוש אם ילר הרע מתחזק עליו כברזל מתפולץ שנאמר וכפטיש יפולך סלע ואף על פי דהתם מדמה ילה"ר לפטיש וכאן מדמה ד"ת לפטיש אין לחוש °דמקרא אחד יולא לכמה טעמים: תורה

למיימינין בה סמא דחיי למשמאילים בה סמא דמותא ד"א נגידים כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה קושרים לו שני כתרים: א"ר יהושע בן לוי מ"ר צרור המור דודי לי בין שדי ילין אמרה כנסת ישראל לפני הקב"ה רבש"ע אף על פי שמיצר ומימר לי דודי בין שדי יְלין "אשכול הכופר ְדודי לי בכרמי עין גדי מי שהכל שלו מכפר לי על עון גדי שכרמתי לי מאי משמע דהאי כרמי לישנא דמכניש הוא אמר מר זומרא בריה דרב נחמן כדתנן ייכסא של כובם שכורמים עליו את הכלים: וא"ר יהושע בן לוי מאי דכתיב ילחייו כערוגת הבושם כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה נתמלא כל העולם כולו בשמים וכיון שמדיבור ראשון נתמלא דיבור שני להיכן הלך הוציא הקב"ה הרוח מאוצרותיו והיה מעביר ראשון ראשון שנאמר שפתותיו שושנים נומפות מור עבר "אל תקרי שושנים אלא ששונים: ואריב"ל כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה יצתה נשמתן של ישראל שנאמר יונפשי יצאה בדברו ומאחר שמדיבור ראשון יצתה נשמתן . דיבור שני היאך קיבלו הוריד @מל שעתיד להחיות בו מתים והחיה אותם שנאמר ביגשם נדבות תניף אלהים נחלתך ונלאה אתה כוננתה ואמר ר' יהושע בן לוי כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה חזרו ישראל לאחוריהן י"בַ מיל וֹהיו מלאכי הִשרת מדדין אותן שַנאמר שוֹמֹלאָכי צבאות יִדודון ידודון אל תיקרי ידודון אלא ידדון: ואריב"ל בשעה שעלה משה למרום אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה רבש"ע מה לילוד אשה בינינו אמר להן לקבל תורה בא אמרו לפניו חמודה גנוזה שגנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות יקודם שנברא העולם אתה מבקש ליתנה לבשר ודם יימה אנוש

כי תזכרנו ובן אדם כי תפקדנו 15ה' אדונינו מה אדיר שמך בכל הארץ אשר תנה הודך על השמים אמר לו הקב"ה למשה החזיר להן תשובה אמר לפניו רבש"ע מתיירא אני שמא ישרפוני בהבל שבפיהם אמר לו אחוז בכסא כבודי וחזור להן תשובה שנאמר יימאחז פני כסא פרשו עליו עננו ואמר ר' ינחום מלמד שפירש שדי מזיו שכינתו ועננו עליו אמר לפניו רבונו של עולם תורה שאתה

עין משפמ גר מצוה א מיי פ״ה מהלכות דעות הלכה יג:

תורה אור השלם הָמַת יְשָׁרִים תַּנְחֵם וְסֶלֶף
 בוֹגְדִים יַשְׁדִם: משלי יא ג 2 לַבַּבְתִנִּי אֲחֹתִי כַּלְּה לַבַּבְתִנִי בְּאַחַת מֵעִינִיךְּ באחד ענק מצורניף:

ַ עַד שֶׁהַמֶּלֶךְ בָּמְסִבּוּ נְרְדִּי 3 עַד שֶׁהַמֶּלֶךְ בָּמְסִבּוּ

ואהביו כצאת השמש

שופטים ה לא שופטים ה לא אַדנְי יִתָּן אֹמֶיר הַמְבַשְּׁרוֹת צָבָא רְבַ:

תהלים סח יב 6 הַלוֹא כֹה דְבָרִי בָּאֵשׁ נְאָם יְיִ וּרְפַפִּטִישׁ יְפּצֵץ סְלָע: יומיהו כג כט יַרָּ 7 שָׁמִעוּ כִּי נְגִידִים אֲדַבֵּר ימפתח שפתי מישרים:

משלי חו אַ צְרוֹר וַ וּנּ... שִׁדִי יְלִין: שיר השירים א יג יבאר הַּדִּי לִי:

9 אָשְׁכּל הַכּפֶר דּוֹדִי לִי בְּכַרְמֵי עִין גָדִי: שיר השירים א יד 10 לְחָיֶו בַּעֲרוּגַת הַבּשֶׁם מִגְדִּלוֹת מֶרְקָחִים שִׁפְתוֹתִיו

שושנים נטפות מור עבר:

שרו השרים היג נדורי המק עבר נפשי יצאה בדברו בפשתיהו ולא מצאתיהו קראתיו וְלֹא עֶנְנִי: שיר השירים ה ו שיר השירים ה ו

גָשֶׁם נְדָבוֹת תָּנִיף אֵלהִים נַחֲלֶתְרּ וְנָלְאָה

13 מלכי צבאות ידדון יִדּדוּן וּנְוַת בַּיִּת תְּחַלֵּק שָׁלֶל: תהלים סח יג שָׁלֶל: 14 מה אנוש כי תוכרנו

15 יְיָ אֲדֹנֵינוּ מֶה אַדִּיר שמְךְּ בְּכָל הָאֶרֶץ אֲשֶׁר הְנָה הוֹדְךְּ עַל הַשְּׁמְיִם:

בָּלְין שָׁנְבוּ. 17 אָנֹבִי יְיָ אֱלֹהֶיף אֲשֶׁר הוֹצַאתִיף מַאֶּרֶץ מִצְרַיִם שמות כ ב מְבֵּית עֲבָדִים: 18 לא יִהְיֶה לְּךְּ אֱלֹהִים אֲחַרִים עַל פְּנָי: שמות כ ג

#### מוסף תוספות

א. דאית ליה למכתב לישנא מעליא. תוס' גיטין ב. וה״ק יפוצץ מכח סלע. מוס׳ האבן מפוצצת תוס' הרח"ש. תוס' סוכה נב.

#### **Difficult words**

דסגינן - that go out ם - about us תומת - the complete [faith] תנחם - shall lead them בעלילותא - in perverseness סלף - and the perverseness of the faithless - בוגדים ישדם - shall destroy them

- you have captured my heart לכשתעשי - but when you perform shameless - עלובה - at his banquet נרדי - my perfume - spoiled - הסריח עלובין - those who are insulted חרפתן - their disgrace

אמר - a declaration

the heralds - המבשרות יפוצץ - it breaks slivers/pieces – ניצוצות בגידים - princely things those who grasp - למיימינים it with their right hand those who - למשמאילים grasp it with their left hand

of myrrh (a - המור fragrant tree resin) שדי - my bosom ילין - lodged has pained - שמיצר and embittered - ומימר

נותן לי מה כתיב בה יואנכי ה' אלהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים אמר להן למצרים ירדתם לפרעה השתעבדתם תורה למה תהא לכם שוב מה כתיב בה ®לא יהיה לך אלהים אחרים בין עמים אתם שרויין שעובדין



### שקלא וטריא

#### 4 wide lines down:

"..." **A:** With every word that 'ה said at Har Sinai filled the world with the fragrance of spices. [The cheeks that spoke created fragrance] "וניון..." Q: After the fragrance from the 1st word of ה' filled the world, what did the 2nd word achieve?

"הוציא..." A: After each word, ה' took wind from His storehouse & cleared the fragrance (to Gan Eden). In ' שׁנִים don't read "שׁנִים" - "flowers" rather "שְׁשׁוֹנִים" – "they repeat". So the פסוק now reads: His lips (wind) repeatedly caused the fragrance of spices (myrrh), to flow away. "ואמר רבי יהושע..." Another Teaching: After every word that ה' said at Har Sinai the souls of the Jews left their bodies. As it says in פסוק יא soul departed as He spoke".

"ומאחר..." **Q:** If they died after the 1<sup>st</sup> word, how did they hear the 2<sup>nd</sup>? "הוריד..." A: 'ה revived them with the dew that will be used in the future for תחיית המתים, which is referred to as a "generous rain" in פסוק יב (Which is in a Matan Torah themed Psalm of Tehilim.)

"ואמר רבי יהושע..." Another Teaching: With every word that 'ה said at Har Sinai the Jews retreated a distance of 12 "Mil" & angels helped push them back. As we see in פסוק יג (which is about the angels) don't read "דָּדוּן" – "they retreat" rather "יַדוּן" – "they help others to retreat".

"ואמר רבי יהושע..." Moshe's Conversation with Angels: When Moshe went to heaven (to receive the Torah), the angels said to "What is someone born of a woman (a human) doing among us?"

"אמר להן..." **Hashem's Response:** "He has come to receive the Torah." "אמר להן..." **Angel's Response:** "You intend to give the treasured Torah that you stored for 974 generations before the world was created to flesh & blood?! [Quote from פסוק יד 901ק טו & פסוק יד (פסוק טו & פסוק יד 1909)" (Your name is great enough on earth, give us the Torah instead!"

"אמר לו..." Hashem to Moshe: "Give them an answer."

"אמר לפניו..." Moshe's Response: "I'm scared they will burn me with the breath in their mouths."

**"...י" Hashem's Response** "Hold my throne of glory & answer." **"...ישנאמר...** Source: פסוק סז teaches us that 'ה spread His shechina & cloud over Moshe. ("פירש שדי מזיו" is an abbreviation of "פירש שדי מזיו").

"אמר..." Moshe to Hashem: "What's written in the Torah that you are giving me? "I am Hashem your God who took you out of Egypt" (יוֹ פּסוּק)" "אמר..." Moshe to Angels: "Did you go down to Egypt? Were you enslaved to Pharaoh? Why should the Torah be yours? What else is written? "You shall have no other gods besides Me" (חִי וֹחַס) Do you live among idol worshippers?

#### פסוקים



ט) אשכל הכפר דודי לי בכרמי עין (גדי (שה"ש א, יד My beloved is to me like a cluster of henna in the vineyards of En Gedi. י) לחיו כערוגת הבשם מגדלות מרקחים שפתותיו שושנים נטפות מור עבר (שה"ש ה, יג) His cheeks are like a bed of spices, growths of perfume; His lips are flowers, they drip flowing myrrh. יא) פָּתַחְתִּי אֲנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי חָמַק עבר נפשי יצאה בדברו בקשתיהו ולא מְצָאתִיהוּ קְרָאתִיו וְלֹא עֶנָנִי (שה"ש ה, ו) I opened for my Beloved, but my Beloved turned back & was gone; my soul departed as He spoke; I sought Him, but couldn't find Him; I called Him, but He wouldn't answer. יב) גַשֶׁם נָדָבוֹת תַנִיף אֱלֹהִים נַחַלַתְּדְּ וְנָלְאָה אַתָּה כוֹנַנְתָה(תהילים סח, י) You made a generous rain flow, Hashem. [When] Your inheritance was weary, You supported it. יג) מַלְכֵי צָבַאוֹת יִדֹּדוֹן יִדְדוֹן ונְוַת בַּיִת תִּחַלֵּק שָלַל (תהילים סח, יג) The angels of legions retreat, they retreat. & she who dwells in the house divides the spoil. יד) מַה־אַנוש כִּי־תָזְכָרֵנוּ ובֵן־אַדַם כִּי תִפְקַדֵנוּ (תהילים ח, ה) What is man, that You should remember him, the son of man, that You should recall him? טו) יָהוָה אֲדֹנֵינוּ מָה־אַדִיר שָׁמִדְּ בְּכָּלֹיהָאָרֶץ אֲשֶׁרֹ תְּנָה הוֹדְךְּ עַל־הַשָּׁמִים – (תהילים ח, ב) Hashem, our Lord, how grand is Your name in all the earth, that You bestow Your glory upon the Heavens. טז) מִאַחֵז פָּנִי־כִּסֵה פַּרְשֵׁז עָלָיו עֲנָנוֹ (איוב כג, ט) He allows him to grasp the face of the throne. He spreads upon him His cloud. יז) אנכי יהוה אלהיד אשר הוצאתיד מָאֶרֵץ מִצְרַיִם מְבֵּית עַבַּדִים(שמות כ, ב) I am Hashem your God, who brought you out from the land of Egypt, from the house of slavery.

יח) לא יָהְיֵה־לְךְּ אֱלֹהִים אֲחֵרִים

עַל־פָּנָיַ (שׁמוֹת כ, ג)

You shall have no other gods

besides Me.

עין משפם

נר מצוה

תורה אור השלם

הָמַת יְשָׁרִים תַּנְחֵם וְסֶלֶף
 בוֹגְדִים יַשְׁדִם: משלי יא ג

2 לַבַּבְתִנִּי אֲחֹתִי כַּלְּה לַבַּבְתִנִי בְּאַחַת מֵעִינִיךְּ

לבּבְתִּנִי בְּאַחַת מֵעִינִיךְ בּאַחַד עַנָק מצַוּרנָיִף:

ַ עד שָהַמֶּלֶךְ בִּמְסִבּוּ נִרְדִּי

ואהביו כצאת השמש

שופטים ה לא שופטים ה לא אַדנְי יִתָּן אֹמֶיר הַמְבַשְּׁרוֹת צָבָא רְבַ:

6 הַלוֹא כֹה דְבָרִי בָּאֵשׁ נְאָם יְיִ וּרְפַפִּטִישׁ יְפּצֵץ סְלָע: יומיהו כג כט

י קעו כּי נְגִידִים אֲדַבֵּר 7 וּמִפְתַח שְׁפָתֵי מִישָׁרִים:

8 צְרוֹר הַמּר דּוֹדִי לִי בֵּין שָׁדֵי יְלִין: שיר השירים א יג

9 אָשְׁכּל הַכּפֶר דּוֹדִי לִי בְּכַרְמֵי עִין גָדִי:

10 לְחָיֶו בַּעֲרוּגַת הַבּשֶׁם מִגְדִּלוֹת מֶרְקָחִים שִׁפְתוֹתִיו

שושנים נטפות מור עבר:

שיר השירים א יד

תהלים סח יב

משלי חו

דעות הלכה יג:

רבא], ג) ג"ו שם רומא כג.,

ד) [סנהדרין לד.], ד) [יומא עב: ע"ש], ו) כלים פר"ג

מ״ד, ז) [לעיל ל.] פסחים קיז..

מ) ומנינה יב:ו. ע) ובחרם

בתיב מלכי ועמ"ש הפענח רוא פ׳ יתרון, י) [חגיגה יד. זבחים

מ) ודף לו:ן, נ) כ"ח עוב,

ם) [במדרש רבה איכה ד"ה

הגהות הב"ח

(ħ) גמ' תנו רבנן הגעלבין:(כ) רש"י ד"ה למיימינין.(י"ב ע" לעיל דף סג

ע"ל: (ג) ד"ה מעביר רחשון

ע ט. עם יי וומעפי לעטון ראשון לג"ע: (ד) ד"ה מתקע"ד דורות. נ"ב ועיין

גליון הש"ם

רש"י ד"ה תתקע"ד דורות וכו' וראה הקב"ה שאין העולם פתקיים. כמדרט

רבה ברחשית פ״ח חיתח

נתנה לכ"ו דורות והתתקע"ד

שתלן בכל דור ודור והן עזי פנים שבדורות: תום' ד"ה

מה פמיש בסה"ר דמקרא אחר יוצא לכמה מעמים.

עי' בהרא"ם פ' וארא בפסוק

מוסף רש"י

כי נגידים אדבר. דנרי

**נגידות וחשיבות** (משלי ח

את העגל, שהרי לא נסעו מסיני עד לאחר החמת

המשכן בשנה שניה, כדכתיב

(במדבר י) ויהי בשנה השנית

בחדש השני וגו' ויסעו בני ישראל למסעיהם ממדבר סיני

(גיטין לו:). מאי קרא. דיט לדרוש עליהם כלה מזנה בחופתה (שם). גרדי גתן

. ריחו. בושמי עזב ריחו הטוב,

ועדיין חביבותא היא גבן. אע"פ שהזכיר קלקוליהן לא הזכיר אלא במראים

מינה (שם). הנעלביז, חותם

שנעלבים מיד אחרים ואין עולבים את אחרים (שם).

ערשין מאהבה. עושין מלום מאסבת המקום ולא ליטול שכר ולא מיראת

פורענות (mm). למיימיניז

(>

דסגינן בשלימותא כתיב בן יתומת ישרים

תנחם הנך אינשי דסגן בעלילותא כתיב בהו

ווסלף בוגדים ישדם: א"ר שמואל בר

נחמני א"ר יונתן מאי דכתיב בלבבתני

אחותי כלה לבבתני באחת מעיניך בתחילה

באחת מעיניך לכשתעשי בשתי עיניך

שאמר עולא עלובה כלה מזנה בתוך חופתה

אמר רב מרי ברה דבת שמואל מאי קרא

עד שהמלך במסיבו נרדי וגו' אמר יּרב 3

ועדיין חביבותא היא גבן דכתי' נתן ולא כתב

הסריח ית"ר יש אעלובין ואיגן עולבין שומעין הסריח

חרפתן ואינן משיבין עושין מאהבה ושמחין

ביסורין עליהן הכתוב אומר יואוהביו

כצאת השמש בגבורתו א"ר יוחנן מאי

דכתיב זה' יתן אמר המבשרות צבא רב כל דיבור ודיבור שיצא מפי הגבורה

נחלק לשבעים לשונות תני דבי ר' ישמעאל

יוכפטיש יפוצץ סלע יימה פטיש זה נחלק

לכמה ניצוצות אף כל דיבור ודיבור שיצא

מפי הקב"ה נחלק לשבעים לשונות אמר רב

חננאל בר פפא מ"ד ישמעו כי נגידים

אָדבר למה נמשלו דברי תורה כנגיד לומר

לך מה נגיד זה יש בו להמית ולהחיות אף

ולא בתיב הסריח. לשון מגונה לא היה לו לכתוב" אלא כלומר ולא כתב 0 ערב ריחו דהוה משמע הסריח אלא כתב נתן לשון סניכות: מה פפיש זה מתחלק לכמה ניצוצות. הקשה רנינו שמואל

> מפולך סלעים וליכא למיגרס מה סלע מתחלק לכמה ניצוצות דהא דיבור דהיינו תורה נמשלה לפטיש ולא לסלע ובקונטרס פי׳ מה פטיש מתחלק הסלע על ידו ואינו מיושב שהדיבור הוא עלמו מתחלק ואינו דמיון גמור ואומר ר״ת דקרא מיירי באבן המפולן ברזלב דאמר ס במדרש חזית מעשה באחד שקנה סנפירין ובא לבודקה נתנה על הסדן והכה עליה בקורנס נחלק הפטיש ונשבר הסדן וסנפירין לא זו ממקומו הה"ד וכפטיש יפולן סלעי ואף על גב דלא כתיב יפוללנו סלע הרבה פסוקים יש כענין זה אבנים שחקו מים (איוב יד) פי' שחקו אותן מים ואתו שפיר דאמר בפ"ק דקידושין (דף ל:) תנא דבי רבי ישמעאל בני אם פגע בך מנוול זה משכהו לביהמ"ד ואם אבן הוא נמוח שנא׳ אבנים שחקו מים פירוש שחקו אותם מים ואם

תורה

ד"ת יש בם להמית ולהחיות היינו דאמר ∞רבא למיימינין בה סמא דחיי למשמאילים בה סמא דמותא ד"א נגידים כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה קושרים לו שני כתרים: א"ר, יהושע בן לוי מ"ר צרור המור דודי לי בין שדי ילין אמרה כנסת ישראל לפני הקב"ה רבש"ע אף על פי שמיצר ומימר לי דודי בין שדי יְלין "אשכול הכופר ְדודי לי בכרמי עין גדי מי שהכל שלו מכפר לי על עון גדי שכרמתי לי מאי משמע דהאי כרמי לישנא דמכניש הוא אמר מר זומרא בריה דרב נחמן כדתנן יכסא של כובם שכורמים עליו את הכלים: וא"ר יהושע בן לוי מאי דכתיב יילחייו כערוגת הבושם כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה נתמלא כל העולם כולו בשמים וכיון שמדיבור ראשון נתמלא דיבור שני להיכן הלך הוציא הקב"ה הרוח מאוצרותיו והיה מעביר ראשון ראשון שנאמר שפתותיו שושנים נומפות מור עבר ״אל תקרי שושנים אלא ששונים: ואריב"ל כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה יצתה נשמתן של ישראל שנאמר יונפשי יצאה בדברו ומאחר שמדיבור ראשון יצתה נשמתן . דיבור שני היאך קיבלו הוריד ®טל שעתיד להחיות בו מתים והחיה אותם שנאמר בגשם נדבות תניף אלהים נחלתך ונלאה אתה כוננתה ואמר ר' יהושע בן לוי כל דיבור ודיבור שיצא מפי הקב"ה חזרו ישראל לאחוריהן י"ב מיל והיו מלאכי השרת מדדין אותן שנאמר מינומלאכי צבאות ידודון ידודון אל תיקרי ידודון אלא ידדון: ואריב"ל בשעה שעלה משה למרום אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה רבש"ע מה לילוד אשה בינינו אמר להן לקבל תורה בא אמרו לפניו חמודה גנוזה שגנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות יקודם שגברא העולם אתה מבקש ליתנה לבשר ודם יימה אנוש כי תזכרנו ובן אדם כי תפקדנו בוה' אדונינו מה אדיר שמך בכל הארץ אשר תָנה הודך על השמים אמר לו הקב"ה למשה החזיר להן תשובה אמר לפניו רבש"ע מתיירא אני שמא ישרפוני בהבל שבפיהם אמר לו אחוז בכסא

כבודי וחזור להן תשובה שנאמר שנאמר בני כסא פרשו עליו עננו ואמר

ברזל הוא מתפולך פירוש אם ילר שנאמר וכפטיש יפולך סלע ואף ° דמקרא אחד יולא לכמה טעמים:

והא קרא משמע דהפטיש מפוצן את הסלע מדלא כחיב והפטיש יפוללנו סלע וכן אנו רואין שהפטיש הרע מתחזק עליו כברזל מתפולץ על פי דהתם מדמה ילה"ר לפטיש וכאן מדמה ד"ת לפטיש אין לחוש

שושנים נטפות מור עבר:
שיר השירים היג
שר מחר עבר:
מר מְתְּחָתִּי אֲנֵי לְּדּוֹדִי
יְחָמֵק עָבְר נְפְּשׁי
יְצְאָה בְּבָּרוֹ בְּקְשׁתִּיהוּ
וְלֹא מְצְאַתִיהוּ קְרָאתִיוּ
וְלֹא מְצְאַתִיהוּ ולא עְנְנִי: שיר השירים ה ו 12 גָשֶׁם נְדָבוֹת הָנִיף

אַלְּהִים נַחֲלְתְּךּ וְנִלְאָה אַתָּה כוֹנִנְתָּה:

13 מַלְבֵי צְבָאוֹת יִדֹדוּן יִדֹּדוּן וּנְוַת בָּיָת תְּחַלֵּק שָׁלְל: תהלים סח יג 14 מה אנוש כי תוכרנו

15 יְיָ אֲדֹנֵינוּ מֶה אַדִּיר שמְךְּ בְּכָל הָאֶרֶץ אֲשֶׁר הְנָה הוֹדְךְּ עַל הַשְּׁמְיִם:

16 מְאַחֵז פְנֵי כִּסֵּה פַּרְשַׁז עָלְיו עָנָנו: איוב כו ט יְּלְיְאֶבֶּרִי 17 אָנֹכִי יְיָ אֱלֹהֶיךְ אֲשְׁר הוצאתיך מַאֶרֶץ מִצְרִים מָבֵּית עֲבָדִים: שמות כֹב 18 לא יִהְיֶה לְּךְּ אֱלֹהִים אֲחַרִים עַל פְּנָי: שמות כ ג

א. דאית ליה למכתב לישנא מעליא. תוס' גיטין יפוצץ מכח סלע. מוס׳ האבן מפוצצת תוס' הרח"ש.

דסגינן בשלימותה. התהלכנו עמו בתום לב כדרך העושים מחהבה וסמכנו עליו שלא יטעננו בדבר שלא נוכל לעמוד בו: בחחלה. בקבלה שקבלתם אחת היא אנלכם ולבסוף כשקיימתם שתים יש: לבבתני. קרבתני: עלובה. חלופה דעולבנא לישנא דחולפא היא והכי

אמר במס׳ גיטין<sup>מ)</sup>: מונה בחוך חופתה. כישראל כשעמדו בסיני ועשו העגל: במסיבו. בחופתו: נתן. עזב ריחו הטוב לאחרים: ועדיין חביבותא היא גבן. אע"פ שהמקרא מספר בגנותנו הראה לנו לשון חבה מדלא כתיב הסריח: הגעלבים ואינם עולבים. אחרים באין עליהם בחולפה ולא הן על אחרים: עושין. מאהבת המקום: ושמחים ביסורים. על עליבה הבחה עליהם: לבא רב. כל האומות: מה פטיש. מתחלק הסלע על ידו לכמה נילולות: למיימינין. ים עסוקים בכל כחם וטרודים לדעת סודה כאדם המשתמש ביד ימינו שהיא עיקר: קושרים לו שני כחרים. לדבור שהיה בו ממש ונראה כדכתיב רואים את הקולות (שמות כ): אע"פ שמילר ומימר לי דודי. בעגל שאמר הורד עדיך: בין שדי ילין. אמר מיד לעשות לו משכן להיות מלומלמת שכינתו בין שני הבדים שנראו במקדש ראשון כשני שדים דוחקין ובולטין בפרוכת שכנגד הפתח: עין גדי. עון עגל שהוא מין בהמה. לשון אחר לשון ע"ז העורכים לגד שלחן (ישעיה סה): שלרמתי. שחספתי להתאוות אלהות הרבה כדכתיב

אלה אלהיך ישראל (שמות לב): שכורמים עליו. שמחספין עליו חת הבגדים והוא דף ארוכה ומנוקבת נקבים הרבה ומניח המוגמר תחתיה והכלים מחגמרין מדרך הנקבים: לישנה דמיכנש גרסינן: מעביר ראשון (ג). לגן עדן: מור עובר. על שהעבירן: גשם נדבות. גבי מתן תורה כתיב בספר תהלים: י"ב מיל. זו היא מדת מחניהם והיו הקרובים לדיבור חוזרין מפחד הקול עד קנה המחנה: מדדין אוסן. מסייעין אותן להתקרב מעט מעט שהיו חלשים כאשה המדדה את בנה בתחלת הילוכו: ידודון. משמע הם עלמס ידודון: ידדון. מדדין אחרים: סתקע"ד דורות. וי באלפים שנה שקדמה תורה לעולם היו עתידין שנאמר דורות הללו להבראות (מהלים קה) דבר לוה לאלף דור °וראה הקב״ה שאין העולם מתקיים בלא תורה כל כך והעבירן ולא בראן ונתנה לכ"ו דורות. הרי שחסרו תתקע"ד מאלף: מה אדיר שמך. אדיר הוא הרבה בארץ ואין ראוי לך ליתן הודך שם כי אם על השמים: פירש שדי מזיו. נוטריקון של פרשו:

# טעמיהן בדקדוק ובוררין, כימין המיומנת למלאכה

#### **Difficult words**

הכופר - henna (used to make dye) - שכרמתי that I heaped up - of heaping up his cheeks לחיו כערוגת - like a bed

of spices - הבושם are flowers - שושנים they drip - נוטפות

לובר - flowing - they repeat a generous - נדבות תניף – [you make] flow ונלאה - was weary supported it – כוננתה מדדין - [help them to] retreat ידודון - they retreat

ידדון - they help others to retreat

56

ר' ◊נחום מלמד שפירש שדי מזיו שכינתו ועננו עליו אמר לפניו רבונו של עולם תורה שאתה ■ נותן לי מה כתיב בה יואנכי ה' אלהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים אמר להן למצרים ירדתם לפרעה השתעבדתם תורה למה תהא לכם שוב מה כתיב בה «לא יהיה לך אלהים אחרים בין עמים אתם שרויין שעובדין

> - חמודה (the) coveted treasured - גנוזה - a mortal פרשז - he spread שרויין - do you live

עבודת גלולים שוב מה כתיב בה יזכור את

יום השבת לקדשו כלום אתם עושים מלאכה

שאתם צריכין שבות שוב מה כתיב בה ילא

תשא משא ומתן יש ביניכם שוב מה כתיב

בה יכבד את אביך ואת אמך אב ואם יש לכם

שוב מה כתיב בה ילא תרצח לא תנאף לא

תגנוב °קנאה יש ביניכם יצר הרע יש ביניכם

•מיד הודו לו להקב"ה שנאמר זה' אדונינו

מה אדיר שמך וגו' ואילו תנה הודך על

השמים לא כתיב מיד כל אחד ואחד נעשה

לו אוהב ומסר לו דבר שנאמר יעלית

למרום שבית שבי לקחת מתנות באדם

בשכר שקראוך אדם לקחת מתנות אף

מלאך המות מסר לו דבר שנאמר יויתן את

הקמורת ויכפר על העם ואומר יויעמוד בין

המתים ובין החיים וגו' אי לאו דאמר ליה

מי הוה ידע: וא"ר יהושע בן לוי בשעה

שירד משה מלפני הקב"ה בא שמן ואמר

לפניו רבונו של עולם תורה היכן היא אמר

לו נתתיה לארץ הלך אצל ארץ אמר לה

תורה היכן היא אמרה לו יאלהים הבין

דרכה וגו' הלך אצל ים ואמר לו אין עמדי הלך אצל תהום א"ל אין בי שנאמר •יתהום

אמר לא בי היא וים אמר אין עמדי ייאבדון

ומות אמרו באזנינו שמענו שמעה חזר

ואמר לפני הקב"ה רבש"ע חיפשתי בכל

הארץ ולא מצאתיה אמר לו לך אצל בן

שמות כ ח לַקָּרִשׁוֹ: י לא תשָּא אֶת שֵׁם ייִ אֱלֹהֶיךְ לַשְּׁוְא כִּי לֹא יְנֵקֶּה יְיָאֵת אֲשֶׁר יִשְּׁא אֶת שְׁמוּ לַשָּׁוָא: שמות כז יַּשְּׂחָא. 3 בּבֶּד אָת אָבִיךְּ וְאָת אִמֶּךְ לְמֵען יַאֲרבון יְמֶיךְ על הָאָרְמָה אֲשֶׁר יִי, אֱלֹהֶיךְ מון לְרְי: ש שׁמְּת כִיבּ בער בייבר ב 4 לא תִּרְצָח לא תִּנְאָף לא תְּגָנב לא תַעֲנֶה בְרַעֲךְ עַד שָׁקֶר: שמות כ יג לַ יְיָ אֲדנִינוּ מָה אַדִּיר שְׁמָןךְ

בְּבֶל הָאָרֶץ: תהלים חי 6 עָלִיתְ לַמְּרוֹם שָׁבִיתְ שֶׁבִי לקחת מתנות באדם ואף סוררים לשכן יה אלהים: תהלים סח יט

7 וַיָּקָח אָהַרֹן בַּאַשַׁר דְּבֵּר משה וַיְרִץ אֶל תּוֹךְ הַקְּהָל והנה הַחַל הַנֶּגָף בָּעָם וַיִּתַן אָת הַקְּטֹרֶת וַיְבַפֵּר עַל העם: במדבר יז יב . הָעָם: הַחַיִּים וַתַּעָצֵר הַמַּגַפָּה:

9 אֱלֹהִים הַבִּין דַּרְכְּה וְהוּא

וְיָם אָמֵר אֵין עִמֶּדִי:

11 אַבִּדּוֹן וְמְיֶנֶת אָמְרוּ באָזְנֵינוּ שָׁמִענוּ שִׁמְעָה:

אֲשֶׁר צַוִּיתִי אוֹתוֹ בְחוֹרֵב עַל בָּל יִשְׂרָאֵל וּמִשְׁפָּטִים: מל מלאכיג כב מלאכיג כב 13 וְעַתָּה יִגְדֵּל נָא בֹּחַ אֲדֹנְי בַּאֲשֶׁר דּבּרִיּיּ אַדנָי בּאַשֶּׁר דְּבּרְתָּ לֵאמר: במדבר יד יז לַאמר: 14 וירא העם כי בשש משֶׁה לְּנֶדֶת מֶן הָהָר וַיִּּקְהֵל משֶׁה לְנֶדֶת מֵן הָהָר וַיִּּאמְרוּ הָעָם עַל אַהֲרוֹן וַיִּאמְרוּ אַלְיוֹ קוּם עֲשַׂה לְנוּ אֱלֹהִים אַשֶּׁר יִלְכוּ לְפָנֵינוּ כִּי זֶה משֶׁה הָאִישׁ אֲשֶׁר הָעֵלְנוּ מֶאֶרֶץ מְצְרַיִם לא יָדְעְנוּ מָה הַיָּה לוֹ: שמות לב א

תורה היכן היא. וא"ת וכי שטן לא היה יודע מתן תורה וי"ל דאמרינן במדרש לפניו ילך דבר שטרדו הקב״ה למלאך

המות כדאמרי' בפ"ק דב"ב (דף טו.) ואמרי' נמי בסנהדרין (דף כו:) תושי' שניתנה בחשאי מפני השטן:

לםוף מ' יום אני בא. פירש בקונטרס דאותו יום שעלה בו אינו מן המנין והוא היה אומר להם מ' יום שלימים יום ולילו עמו ויום עלייתו אין לילו עמו שהרי ז' בסיון עלה נמלא יום מ' היה בי"ז בתמוז ואין נראה לר"י בן רבינו מאיר דבהדיא משמע בפ"ק דיומא (דף ד.) דיום עלייה מן המנין דקאמר התם בשלמא לר"ע משכחת להו דבי"ז בתמוז נשתברו הלוחות כ"ד דסיון ושיתסר דתמוז מלו להו מ' יומין ובשיבסר בתמוז נחת אלמא חשיב פאלויים ניבין בין יום עלייה ואיכא מ' יום ומ' לילה כשתחשוב לילה שאחר היום ועוד אם לא תחשוב יום עלייה לא ישלמו מ' ימים אחרונים עד אחר יום הכפורים ושלמו ביוה"כ שאז א"ל הקב"ה למשה סלחתי כדברך גם

> :הכפורים מדבר צין. קשה לר"י דע"כ מדבר לין לאו היינו מדבר

מה שפרש"י בפרשת כי תשא שבי"ט

בתמוז עלה קשה לר"י שאז לא תמלא

ששלמו מ' ימים אחרונים ביום

פארן דמדבר נין בתחילת דרומה של ארץ ישראל כדכתיב באלה מסעי והיה לכם פחת נגב (ח) ממדבר לין על ידי אדום וכתיב ונסב לכם הגבול מנגב וגו׳ והיו תולאותיו מנגב לקדש ברנע וקדש ברנע היינו פארן דכתיב בשילוח מרגלים וישלח אותם משה ממדבר פארן ובספר (יהושע יד) כתיב שאמר כלב בשלוח אותי משה מקדש ברנע לרגל את הארץ וכן באלה הדברים כתיב ונבא עד קדש ברנע ומפרש מיד שלוח מרגלים ועוד דכמה מסעות היו ממדבר פארן עד מדבר לין דבסוף בהעלותך כתיב ואחר נסעו העם מחלרות ויחנו במדבר פארן ובאלה מסעי כתיב ויסעו העס מחלרות ויחנו ברתמה א"כ רתמה היינו פארן וחשיב כמה מסעות עד מדבר לין וכן בין פארן לסיני מהלך י"א יום דכתיב אחד עשר יום מחורב דרך הר שעיר עד קדש ברנע א״כ מדבר לין ופארן וסיני לאו הכל אחד ואור"י דהכל מדב׳ אחד וגדול היה דע"כ סיני היינו פארן דכתי׳ הופיע מהר פארן ובפרק שור שנגח ד' וה' (ב"ק דף לח.) דרשינן מפארן הופיע ממונן לישראל גבי שור של ישראל שנגח שור של עובד כוכבים פטור ול"ג בריש מסכת ע"ז (דף ב:) מאי בעי בשעיר ומאי בעי

קנאה יש ביניכם. שאתם באים על ידה לידי רליחה: מסר לו. למדו: באדם בשכר. שחרפוך וקראוך אדם נולר מאדמה לשון שפלות: מסר נו סודו. להקטיר מחתות קטורת בשעת מגפה ולעמוד בין המות בשעת מתן חורה שלא יקטרג לומר אומה שעתידה לחטוא המתים ובין החיים: ואי לאו דאמר ליה. מלאך המות: מנא ידע. לסוף מ' יום בעגל אתה נותן להם התורה והוא שטן והוא מלאך

הלא בתורה לא נכתב: בדאי אתה. לעכו"ם. שלא קבלו בו תורה:

בתמיה: קושר כסרים. כגון הנך דאמרי' בפרק הבונה (לקמן דף קד.) תגא דקוף לגבי רי"ש וכן שעטנ"ז ג"ך שלריכין כל אות ג' זיונים כדאמרינן (במנחות דף כט:) ראש הזיי"ן נמתח לימין ולשמאל בגגודי מעט וכן ראש השי"ן השמחלי וכן כל רחשי שבע אומיות הללו בכל מקום שהן: אין שלום. אין דרך ליתן שלום: בעירך. במקומך: לעורני. לומר תללח מלאכתך: מיד. בעליה אחרת אמר לו יגדל נא כח ה׳: ס בא השטן. הוא יצר הרע המחטיא את האדם הוא העולה ומסטין. יי [והאומר] דהוא מדת הדין אין הגון בעיני: כשעלה משה. להר אמר להם לסוף מ' יום אני בא בתוך שש שעות הם סבורים שאותו יום שעלה בו מן המנין הוה והוא אמר להם מ' יום שלימים יום ולילו עמו ויום עלייתו אין לילו עמו שהרי בז' בסיון עלה נמלא יום מ' בי"ו בתמוז היה בי"ו בא שטן ועירבב את העולם והראה דמות חשך ואפילה דמות ענן וערפל וערבוביה לומר ודהי מת משה שהרי באו כבר שש ולא בא. ואי אפשר לומר שלא טעו אלא ביום המעונן בין קודם חלות לחחר חלות שהרי לא ירד משה עד יום המחרת שנאמרי וישכימו ממחרת וגו': באו שש. שקבע לכס: שנאה

עַמרם הלך אצל משה אמר לו תורה שנתן לך הקב"ה היכן היא אמר לו וכי מה אני שפרו שנתן לי הקב"ה תורה א"ל הקב"ה למשה משה בדאי אתה אמר לפניו רבונו של עולם חמודה גנוזה יש לך שאתה משתעשע בה בכל יום אני אחזיק מובה לעצמי אמר לו הקב"ה למשה הואיל ומיעמת עצמך תקרא על שמך שנאמר יוזכרו תורת משה עבדי וגו': וא"ר יהושע בן לוי 6בשעה שעלה משה למרום מצאו להקב"ה שהיה קושר כתרים לאותיות אמר לו משה אין שלום בעירך אמר לפניו •כלום יש עבר שנותן שלום לרבו א"ל היה לך לעזרני מיד אמר לו נועתה יגדל נא כח ה' כאשר בברת (אמר) ר' יהושע בן לוי מ"ד יווירא העם כי בושש משה אל תקרי בושש אלא באו שש בשעה שעלה משה למרום אמר להן לישראל לסוף ארבעים יום בתחלת שש אני בא לסוף מ' יום בא שמן ועירכב את העולם אמר להן משה רבכם היכן הוא אמרו לו עלה למרום אמר להן באו שש ולא השגיחו עליו מת ולא השגיחו עליו הראה להן דמות מטתו והיינו דקאמרי ליה לאהרן ייכי זה משה האיש וגו': א"ל ההוא מרבגן לרב כהנא מי שמיע לך מאי הר סיני א"ל הר שנעשו בו נסים לישראל הר ניסאי מיבעי ליה אלא הר שנעשה סימן מוב לישראל הר סימנאי מיבעי ליה א"ל מ"ם לא שכיחת קמיה דרב פפא ורב הונא בריה דרב יהושע דמעייני באגדתא דרב חסדא ורבה ברי' דרב הונא דאמרי תרווייהו מאי הר סיני הר שירדה שנאה לעכו"ם עליו והיינו דאמר ר' יוסי בר' חנינא ה' שמות יש לו מדבר צין שנצמוו ישראל עליו מדבר קדש שנתקרשו ישראל עליו מדבר קדמות שנתנה קדומה עליו מדבר פארן

בפארן ש דהוה משמע דפארן היא אומה אחרת כמו שעיר אלא גרס מאי בעי בשעיר ומאי בעי בחימן וסיני נמי היינו מדבר צין דכתיב מדבר צין היא קדש וסיני איקרי קדש דכתיב בספר (תהנים כט) קול ה' יחיל מדבר יחיל ה' מדבר קדש משמע דהיינו בשעת מתן תורה ומיהו קשה לר"י דהא מדבר קדמות היה מזרחה של ארץ ישראל כדכתיב (דברים ב) ואשלח מלאכים ממדבר קדמות אל סיחון מלך חשבון וגו' שהיתה במזרח של א"י דכתיב (שם ד) בעבר הירדן מזרחה שמש ומדבר לין ופארן היינו בדרומה כמו שמשמע בפסוקים שהבאתי ואיך יתכן דמדבר קדמות היינו מדבר סיני:

תבלין

#### **Difficult words**

תנאף - commit adultery to the depths - תהום אבדון - destruction - its report ויפשתי - I searched בדאי – liar

ל) מנחות כט:, ז) נעי׳מוספות בבא קמא עג: ד״הכדין, ג) ל״ל ואמר, ד) נל״ל יבגגו. רש"ל], ה) [ל"ל אחר ל"ה כשעלה], ו) [רש"ל], 1) שמות לבן, ח) ווע"ע וספות בכא קמא פב. ד״ה כדין, ט) וועי' תוס' ע"ז ב: ד"ה מאי בעין, ד"ה

#### הגהות הב"ח

(ה) תום' ד"ה מדבר וכו' פאת נגב מדבר נין:

#### גליון הש"ם

גם' קנאח יש ביניכם. עי׳ ברש"י בחומש בראשית א כ"ו וברת"ס שם: שם מיד הודו לו להקב"ה. ע" תורת חיים סנהדרין דף על ד"ה ולמה נכתבו: שם כלום יש עבד שנותן שלום. עי מהרש"ל בח"ל רפ"ד דברכות. וקושייתו ותירולו בתוס' ב"ק עג ע"ב ד"ה כדי:

#### מוסף רש"י

ויכפר על העם. רו זה מסר לו מלאך המות כשעלה לרקיע, שהקטורת עולר המגפה (בחדבר יז יא.). כתרים לאותיות כגון התגין



### שקלא וטריא

"..." Angel's Response: Immediately the angels admitted to Hashem that Moshe was correct and that the Torah should be given to earth. We see this in ווסף )which is the end of the same Psalm as ווסף on previous page) as the Psalm starts with the angels saying "Hashem, our Lord, how grand is Your name in all the earth, that You bestow Your glory upon the Heavens." and ends with the angels saying "Hashem, our Lord, how grand is Your name in all the earth!" without mentioning Heaven, thereby showing they agreed the Torah should be given to earth.

"...ד" Angel's Response Pt. 2: Immediately every angel became a friend of Moshe and gave him something. As it says in ו פסוק "You ascended to the heights, you captured a captive, you took gifts because of man." This means in reward for being insulted by the angels by being called "man" בן אדם (which has degrading connotations, you took gifts. Even the Angel of Death gave him something as it says in ו פסוק (which discusses the plague that affected those who complained to Moshe and Aaron after the death of Korach and his followers) "he [Aaron] placed the incense and atoned for the people..." and ח פסוק which is the next ווס it says "He stood between the dead and the living..." If the Angel of Death had not told Moshe this secret, how else would he have known it?

"ואמר רבי יהושע...." Another Teaching: When Moshe went down from Heaven after receiving the Torah the Satan said before Hashem: "Where is the Torah?

"אמר לו...." Hashem to Satan: "I gave it to earth."

"..." **Satan:** Went to earth and asked it: "Where is the Torah?"

"אמרה..." **Earth:** "God understood its path and knows its place. ט פסוק ט.

"...ק" Satan: Went to the sea and it told him: "It's not with me." And Satan went to the depths and it also told him: "it's not with me." As it says in יפסוק "The depth said, 'it's not in me'. And the sea said, 'it's not with me" and in פסוק יא "Destruction and death (Gehinnom) said, 'With our ears we heard its report" (i.e. we heard it was given to earth but we don't have it.)

"..." Satan: Returned to God and said: "I searched the entire earth but I didn't find the Torah"

"..." **Hashem to Satan:** "Go to the son of Amram (Moshe)." "..." **Satan:** Went to Moshe and asked: "Where's the Torah that Hashem gave you?"

"אמר..." **Moshe to Satan:** "Who am I that Hashem should have given me the Torah?"

"אמר..." **Hashem to Moshe:** "Are you a liar? (Of course I gave you the Torah!)"

#### פסוקים



א) זָכוֹר אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ (שמות כ, ח) –

Remember the sabbath day and sanctify it.

ב) לא תִשָּׁא אֶת־שֶׁם־יְהוָה אֱלֹהֶיךְּ לַשְּׁוְא כִּי לֹא יְנַקֶּה יְהוָה אֵת אֲשֶׁר־יִשָּׁא אֶת־שְׁמוֹ לשוא – (שמות כ, ז)

Don't say the name of Hashem your God in vain; for Hashem will not hold innocent one who says His name in vain.

ג) כַּבֵּד אֶת־אָבִיף וְאֶת־אִמֶּף לְמַען יַאֲרְכוּן יָמֶיף עַל הָאֲדָמָה אֲשֶר־יְהוָה אֱלֹהֶיף נֹתֵן לַדְּ – (שמות כ, יב)

Honour your father and your mother, so that your days will be lengthened on the land that Hashem your God gives you. בו לא תִּנְצָח, לא תִּנְצָח, לא תִּנְנָה, בְּרֵצְךּ עֵד שָׁקָר – (שמות כ, יג) Don't murder. Don't commit adultery. Don't steal. Don't bear false witness against your neighbour.

ה) יְהוָה אֲדֹנֵינוּ מָה־אַדִּיר שִׁמְדּ בְּכָל־הָאָרֶץ – (תהילים ח, י)

Hashem, our Lord, how grand is
Your Name in all earth.
ו) עָלִיתָ לָמָרוֹם שָׁבִיתָ שֶׁבִי לָקַחְתָּ מַתָּנוֹת
בָּאָדָם וְאַף סוֹרְרִים לִשְׁכֹן יָהּ אֱלֹהִים –
(תהילים סח, יט)

You ascended to the heights, you captured a captive, you took gifts because of man and even rebels,

to dwell with God. ז) וַיִּקַח אָהְרֹן כַּאֲשֶׁר דְּבֶּר מֹשֶׁה וַיִּרְץ אֶל־תּוֹך הַקָּהָל וְהִנֵּה הַחֵל הַנֶּגְף בָּעָם וַיִּתֵּן אָמ־הַמּרִוֹרָם נִיכִּפּר עַל־הַעִּר

אֶת־הָּקְטֹרֶת וַיְכַפֵּר עַל־הָעָם (במדבר יז, יב) Aharon took as Moshe had spoken and ran into the midst of the assembly, and behold, the plague had begun among the

and atoned for the people. ח) וַיַּצְמֹד בֵּין־הַמֵּתִים וּבֵּין הַחַיִּים וַתִּעָצֵר הַמַּצְפָה – (במדבר יז, יג)

people; he placed the incense

He stood between the dead and the living, and the plague stopped.

ט) אֱלֹהִים הַבִּין דַּרְכָּהּ וְהוּא יָדַע אֶת־מְקוֹמָהּ – (איוב כח, כג)

God understood its way , and knows its place.

י) תְּהוֹם אָמַר לֹא בִי־הִיא וְיָם אָמַר אֵין עִמַדִי – (איוב כח, יד)

The depth said, 'it's not in me'.

And the sea said, 'it's not with

me'.

יא) אֲבַדּוֹן וָמָוֶת אָמְרוּ בְּאָזְנֵינוּ שָׁמַעְנוּ שִׁמַעְנוּ שְׁמַעְנוּ שְׁמַעְנוּ שְׁמַעְנוּ (איוב כח, כב)

Destruction and death said, 'With our ears we heard its report'

עבודת גלולים שוב מה כתיב בה יזכור את

פמ. תורה אור השלם

לַקָּרִשׁוֹ: י לא תשָּא אֶת שֵׁם ייִ אֱלֹהֶיךְ לַשְּׁוְא כִּי לֹא יְנֵקֶּה יְיָאֵת אֲשֶׁר יִשְּׁא אֶת שְׁמוּ לַשָּׁוָא: שמות כז לְּשָּׁוְא.

3 בַּבֶּר אָת אָבִיךְּ וְאָת אִמֶּרְ לְמֵען יַאֲרבון יָמֶידְ עַל לְמֵען יַאֲרבון יָמֶידְ עַל הָאָרְהַיְרְ אַל הַאָרְהָיִרְ אַל הַאָרְרְ אַתְרְיִין הַאָרְרָיִים שמות כּיבּ 4 לא תִּרְצָח לא תִּנְאָף לא תְּגָנב לא תַעֲנֶה בְרַעֲךְ עַד שָׁקֶר: שמות כ יג לַ יְיָ אֲדנִינוּ מָה אַדִּיר שְׁמָןךְ בְּבֶל הָאֶרֶץ: תהלים חי 6 עָלִיתְ לַמְּרוֹם שָׁבִיתִ שֶׁבִי לקחת מתנות באדם ואף סוררים לשכן יה אלהים: תהלים סח יט

7 וַיָּקָּח אָהַרֹן כַּאֲשֶׁר דְּבֵּר משֶה וַיְּרִץ אֶל תּוֹךְ הַקְּהָל והנה החל הַנֶּנֶף בְּעָם וִיִּתֵּן אָת הַקְּטֹרֶת וַיְבַפֵּר עַל העם: במדבר יז יב . הָעָם:

9 אֱלֹהִים הַבִּין דַּרְבָּה וְהוּא

וְיָם אָמַר אֵין עִמָּדִי:

11 אֲבַדּוֹן וְמָנֶת אָמְרוּ באָזנֵינוּ שָׁמֵענוּ שִׁמְעָה:

אַשֶּׁר צִוִּיתִי אוֹתוֹ בְּחֹרֵב עַל בָּל יִשְׂרָאֵל וּמִשְׁפָּטִים: מל חָקִּים וּמְשְׁפָּטִים: מלאכי ג כב 13 רְעַתָה יְגְדֵּל נָא כֹּחַ אָדְנִי כַּאֲשֵׁר -אַדנָי בּאַשֶּׁר דְּבּרְתָּ לֵאמר: במדבר יד יז לַאמר: 14 וירא העם כי בשש משֶׁה לְּנֶדֶת מֶן הָהָר וַיִּּקְהֵל משֶׁה לְנֶדֶת מֵן הָהָר וַיִּּאמְרוּ הָעָם עַל אַהֲרוֹן וַיִּאמְרוּ אַלְיוֹ קוּם עֲשַׂה לְנוּ אֱלֹהִים אַשֶּׁר יִלְכוּ לְפָנֵינוּ כִּי זֶה משֶׁה הָאִישׁ אֲשֶׁר הָעֵלְנוּ מֶאֶרֶץ מְצְרַיִם לא יָדְעְנוּ מָה הַיָּה לוֹ: שמות לב א

דאמרינן במדרש לפניו ילך דבר שטרדו הקב״ה למלאך

המתים ובין החיים: ואי לאו דאמר ליה. מלאך המות: מנא ידע. לסוף מ' יום בעגל אתה נותן להם התורה והוא שטן והוא מלאך

המות כדאמרי׳ בפ"ק דב"ב (דף טז.) ואמרי׳ נמי בסנהדרין (דף כו:) תושי׳ שניתנה בחשאי מפני השטן:

לםוף מ' יום אני בא. פירש בקונטרם דאותו יום שעלה בו אינו מן המנין והוא היה אומר להם מ' יום שלימים יום ולילו עמו ויום עלייתו אין לילו עמו שהרי ז' בסיון עלה נמלא יום מ' היה בי"ז בתמוז ואין נראה לר"י בן רבינו מאיר דבהדיא משמע בפ"ק דיומא (דף ד.) דיום עלייה מן המנין דקאמר התם בשלמא לר"ע משכחת להו דבי"ז בתמוז נשתברו הלוחות כ"ד דסיון החיים ותעצר המגבה: ושיתסר דתמוז מלו להו מ' יומין ובשיבסר בתמוז נחת אלמא חשיב פאלויים ניבין בין יום עלייה ואיכא מ' יום ומ' לילה כשתחשוב לילה שאחר היום ועוד אם לא תחשוב יום עלייה לא ישלמו מ' ימים אחרונים עד אחר יום הכפורים ושלמו ביוה"כ שאז א"ל הקב"ה למשה סלחתי כדברך גם מה שפרש"י בפרשת כי תשא שבי"ט בתתוו עלה קשה לר"י שאו לא תמנא

> הכפורים יו מדבר צין. קשה לר"י דע"כ מדבר לין לאו היינו מדבר

> ששלמו מ' ימים אחרונים ביום

פארן דמדבר לין בתחילת דרומה של ארץ ישראל כדכתיב באלה מסעי והיה לכם פחת נגב (ח) ממדבר לין על ידי אדום וכתיב ונסב לכם הגבול מנגב וגו' והיו תולאותיו מנגב לקדש ברנע וקדש ברנע היינו פארן דכתיב בשילוח מרגלים וישלח אותם משה ממדבר פארן ובספר (יהושע יד) כתיב שאמר כלב בשלוח אותי משה מקדש ברנע לרגל את הארץ וכן באלה הדברים כתיב ונבא עד קדש ברנע ומפרש מיד שלוח מרגלים ועוד דכמה מסעות היו ממדבר פארן עד מדבר לין דבסוף בהעלותך כתיב ואחר נסעו העם מחלרות ויחנו במדבר פארן ובאלה מסעי כתיב ויסעו העם מחלרות ויחנו ברתמה א"כ רתמה היינו פארן וחשיב כמה מסעות עד מדבר לין וכן בין פארן לסיני מהלך י"א יום דכתיב אחד עשר יום מחורב דרך הר שעיר עד קדש ברנע א"כ מדבר לין ופארן וסיני לאו הכל אחד ואור"י דהכל מדב׳ אחד וגדול היה דע"כ סיני היינו פארן דכתי׳ הופיע מהר פארן ובפרק שור שנגח ד' וה' (ב"ק דף לח.) דרשינן מפארן הופיע ממונן לישראל גבי שור של ישראל שנגח שור של עובד כוכבים פטור ול"ג בריש מסכת ע"ז (דף ב:) מאי בעי בשעיר ומאי בעי

קנאס יש ביניכס. שאתם באים על ידה לידי רליחה: מסר לו. תורה היכן היא. וא"ח וכי שטן לא היה יודע מתן חורה וי"ל למדו: באדם בשכר. שחרפוך וקראוך אדם נולר מאדמה לשון שפלות: מסר נו סודו. להקטיר מחתות קטורת בשעת מגפה ולעמוד בין המות בשעת מתן חורה שלא יקטרג לומר אומה שעתידה לחטוא

הלא בתורה לא נכתב: בדאי אחה. בתמיה: קושר כתרים. כגון הנך דאמרי' בפרק הבונה (לקמן דף קד.) תגא דקוף לגבי רי"ש וכן שעטנ"ו ג"ך שלריכין כל אות ג' זיונים כדאמרינן (במנחות דף כט:) ראש הזיי"ן נמתח לימין ולשמאל בגגודי מעט וכן ראש השי"ן השמחלי וכן כל רחשי שבע אותיות הללו בכל מקום שהן: אין שלום. אין דרך ליתן שלום: בעירך. במקומך: לעזרני. לומר תללח מלאכתך: מיד. בעליה אחרת אמר לו יגדל נא כח ה׳: ס בא השטן. הוא יצר הרע המחטיא את האדם הוא העולה ומסטין. יי [והאומר] דהוא מדת הַדין אין הגון בעיני: כשעלה משה. להר אמר להם לסוף מ' יום אני בא בתוך שש שעות הם סבורים שאותו יום שעלה בו מן המנין הוה והוא אמר להם מ' יום שלימים יום ולילו עמו ויום עלייתו אין לילו עמו שהרי בז' בסיון עלה נמלא יום מ' בי"ו בתמוז היה בי"ו בא שטן ועירבב את העולם והראה דמות חשך ואפילה דמות ענן וערפל וערבוביה לומר ודהי מת משה שהרי באו כבר שש ולא בא. ואי אפשר לומר שלא טעו אלא ביום המעונן בין קודם חלות לחחר חלות שהרי לא ירד משה עד יום המחרת שנאמרי וישכימו ממחרת וגו': באו שש. שקבע לכס: שנאה לעלו"ם. שלא קבלו בו תורה:

שפרו

ל) מנחות כט:, ז) נעי׳מוספות בבא קמא עג: ד״הכדין, ג) ל״ל ואמר, ד) נל״ל וכגגו. רש"ל], ה) [ל"ל אחר ל"ה כשעלה], ו) [רש"ל], 1) שמות לבן, ח) ווע"ע נוספות בכא קמא פב. ד"ה כדין, ט) וועי' תוס' ע"ו ב: ד"ה מאי בעין, ד"ה

הגהות הב"ח

(ה) תום' ד"ה מדבר וכו' פאת נגב מדבר לין:

גליון הש"ם

גם' קנאח יש ביניכם. עי׳ ברש"ל בחוחש בראשים א כ"ו וברת"ס שם: שם מיד הודו לו להקב"ה. ע" תורת חיים סנהדרין דף על ד"ה ולמה נכתבו: שם כלום יש עבד שנותן שלום. עי מהרש"ל רפ"ל לברכות. עג ע"ב ד"ה כדי:

מוסף רש"י

ויכפר על העם. רו זה מסר לו מלאך המות כתרים לאותיות כגון התגין

יום השבת לקדשו כלום אתם עושים מלאכה שאתם צריכין שבות שוב מה כתיב בה 2לא תשא משא ומתן יש ביניכם שוב מה כתיב בה יכבד את אביך ואת אמך אב ואם יש לכם שוב מה כתיב בה ילא תרצח לא תנאף לא תגנוב °קנאה יש ביניכם יצר הרע יש ביניכם ∘מיד הודו לו להקב"ה שנאמר זה' אדונינו מה אדיר שמך וגו' ואילו תנה הודך על השמים לא כתיב מיד כל אחד ואחד נעשה לו אוהב ומסר לו דבר שנאמר יעלית למרום שבית שבי לקחת מתנות באדם בשכר שקראוך אדם לקחת מתנות אף מלאך המות מסר לו דבר שנאמר יויתן את הקמורת ויכפר על העם ואומר יויעמוד בין המתים ובין החיים וגו' אי לאו דאמר ליה מי הוה ידע: וא"ר יהושע בן לוי בשעה שירד משה מלפני הקב"ה בא שמן ואמר לפניו רבונו של עולם תורה היכן היא אמר לו נתתיה לארץ הלך אצל ארץ אמר לה תורה היכן היא אמרה לו יאלהים הבין דרכה וגוי הלך אצל ים ואמר לו אין עמדי הלך אצל תהום א"ל אין בי שנאמר ∘יתהום אמר לא בי היא וים אמר אין עמדי ייאבדון ומות אמרו באזנינו שמענו שמעה חזר ואמר לפני הקב"ה רבש"ע חיפשתי בכל הארץ ולא מצאתיה אמר לו לך אצל בן עמרם הלך אצל משה אמר לו תורה שנתן לך הקב"ה היכן היא אמר לו וכי מה אני

שנתן לי הקב"ה תורה א"ל הקב"ה למשה משה בראי אתה אמר לפניו רבונו של עולם חמודה גנוזה יש לך שאתה משתעשע בה בכל יום אני אחזיק מובה לעצמי אמר לו הקב"ה למשה הואיל ומיעמת עצמך תקרא על שמך שנאמר ביזכרו תורת משה עבדי וגו': וא"ר יהושע כן לוי 🌣 בשעה שעלה משה למרום מצאו להקב"ה שהיה קושר כתרים לאותיות אמר לו משה אין שלום בעירך אמר לפניו °כלום סיש עבר שנותן שלום לרבו א"ל היה לך לעזרני מיד אמר לו נועתה יגדל נא כח ה' כאשר דברת (אמר) ר' יהושע בן לוי מ"ד יווירא העם כי בושש משה אל תקרי בושש אלא באו שש בשעה שעלה משה למרום אמר להן לישראל לסוף ארבעים יום בתחלת שש אני בא לסוף מ' יום בא שמן ועירכב את העולם אמר להן משה רבכם היכן הוא אמרו לו עלה למרום אמר להן באו שש ולא השגיחו עליו מת ולא השגיחו עליו הראה להן דמות משתו והיינו דקאמרי ליה לאהרן ייכי זה משה האיש וגו': א"ל ההוא מרבגן לרב כהנא מי שמיע לך מאי הר סיני א"ל הר שנעשו בו נסים לישראל הר ניסאי מיבעי ליה אלא הר שנעשה סימן מוב לישראל הר סימנאי מיבעי ליה א"ל מ"מ לא שכיחת קמיה דרב פפא ורב הונא בריה דרב יהושע דמעייני באגדתא דרב חסדא ורבה ברי' דרב הונא דאמרי תרווייהו מאי הר סיני הר שירדה שנאה לעכו"ם עליו והיינו דאמר ר' יוסי בר' חנינא ה' שמות יש לו מדבר צין שנצמוו ישראל עליו מדבר קדש שנתקדשו ישראל עליו מדבר קדמות שנתנה קדומה עליו מדבר פארן

בפארן ש דהוה משמע דפארן היא אומה אחרת כמו שעיר אלא גרס מאי בעי בשעיר ומאי בעי בתימן וסיני נמי היינו מדבר צין דכתיב מדבר לין היא קדש וסיני איקרי קדש דכתיב בספר (מהלים כט) קול ה' יחיל מדבר יחיל ה' מדבר קדש משמע דהיינו בשעת מתן תורה ומיהו קשה לר"י דהא מדבר קדמות היה מזרחה של ארץ ישראל כדכתיב (דברים ג) ואשלח מלאכים ממדבר קדמות אל סיחון מלך חשבון וגו' שהיתה במזרח של א"י דכתיב (שם ד) בעבר הירדן מזרחה שמש ומדבר לין ופארן היינו בדרומה כמו שמשמע בפסוקים שהבאתי ואיך יתכן דמדבר קדמות היינו מדבר סיני:

תבלין

#### **Difficult words**

משתעשע - that you delight לעזרני - to [offer] me support - delayed - בושש the ancient [Torah] - קדומה



## שקלא וטריא

#### 1<sup>st</sup> wide line:

"אמר..." Moshe to Hashem: "You have this hidden treasure that you delight in every day, should I flatter myself (that you gave me the Torah)?" "אמר..." Hashem to Moshe: "Since you diminished your role in receiving the Torah, it shall be called by your name." We see this as it says in פסוק יב "remember the Torah of Moshe, my servant."

"...." **Another Teaching:** When Moshe went to Heaven he found Hashem tying crowns to the letters but Moshe said nothing.

"אמר רבי יהושע." Hashem to Moshe: "Moshe are there no greatings in your town."

"אמר..." **Hashem to Moshe:** "Moshe are there no greetings in your town? (Why didn't you greet me?)"

"אמר..." **Moshe to Hashem:** "Is there any servant who greats his master?" "אמר..." **Hashem to Moshe:** "You should have offered me support."

"**...ד" Moshe to Hashem:** "And now may the strength of my Lord be magnified as You have spoken" (פסוק יג) (This are Moshe's support.)

"אמר) "Another Teaching: It says in ידי יהושע..." (אמר) "The people saw that Moshe had delayed..." Do not read it "בַּאוּ שֵׁשׁ" – "delayed" rather "בָּאוּ שֵׁשׁ" – "six have passed". When Moshe went up to Heaven he said to the Jews: "at the end of 40 days, at the beginning of the 6th hour of the day, I will come back." (The Jews misunderstood and counted the day that Moshe went up as day 1.) At the end of 40 days according to count of the Jews the Satan came and threw the world into confusion.

"..." " Satan: "Where is Moshe your teacher?"

"...." Jews to Satan: "He went up to Heaven."

"אמר...." **Satan to Jews:** "Six hours have passed already."

"ולא..." Jews: The Jews ignored him.

"מת" Satan to Jews: "He had died."

"ולא..." Jews: The Jews ignored him.

"הראה." **Satan:** The Satan showed them an image of Moshe dead in bed.
"והיינו..." **Jews:** This image made them say to Aaron in the end of ידר ווהיינו..." The fact that they say "this" implies they are referring to something in front of them.

**"..." Q:** A Rabbi asked Rav Kahana: "Have you ever heard why it's called Har Sinai?"

"אמר..." **A:** Rav Kahana replied: "the mountain where miracles (נסים) were performed for the Jewish people."

**"..." Q:** The Rabbi asks again: "then it should have been called הר סימנאי?"

"אמר..." A: The Rabbi explained it means the mountain upon which God's hatred (שנאה) to idol worshippers descended. (For not accepting the Torah.)

"והיינו..." **Support from ר יוסי:** The area of Har Sinai has 5 names: 1) Tzin Desert, because the Jews were commanded (נעטוו) on it. 2) Kadesh Desert, because the Jews were sanctified (נתקדשו) on it. 3) Kedeimos Desert, because the ancient (קדומה) Torah was given on it. 4) Paran Desert...

#### פסוקים



יב) זכרו תורת משה עבדי אשר צויתי אותו בחרב עַל־כַּל־יִשְׁרַאֵל חקים ומשפטים – (מלאכי ג, כב) Remember the Torah of Moshe. My servant, that I commanded him at Chorev for all Yisrael, its statutes and laws. יג) ועתה יגדל נא כח אדני כאשר דַבַּרַתַּ לָאמר – (במדבר יד, יז) And now may the strength of my Lord be magnified as You have spoken saving, יד) וירא העם כי־בשש משה לרדת מן־ההר וַיִּקָהֶל הַעָם עַל־אַהַרן וַיֹּאמִרוּ אליו קום עשה־לנו אַלהִים אַשר יַלְכוּ לפנינו כיוה משה הָאִישׁ אַשֵּׁר הַעֵּלְנוּ מארץ מצרים לא ידענו מה־היה לו – (שמות לב, א) The people saw that Moshe had delayed in coming down from the mountain; the people gathered around Aharon and said to him: Get up, make for us gods that will go before us, for this man Moshe, who brought us up from the land of Mitzrayim, we do not know what has become of him.



### שקלא וטריא

"שפרו..." Support Continued: 4) Paran Desert, because the Jews were fruitful (וסר) and multiplied next to it. 5) Sinai Desert, because hatred (שנאה) to idol worshippers descended. (This 5<sup>th</sup> name being the support to the above Rabbi). And its actual name is Chorev.

"ו**פליגי..." Different Opinion:** Its name is Har Sinai, and why is it called Har Chorev? Because ruin (חורבה) to idol worshippers descended on it.

# פח. - פט: Brief Summary of

- 1. At Har Sinai, Hashem held the mountain above the heads of the Jewish people.
  - He said to them, "If you accept the Torah, it will be good. If not, you will be buried here."
- 2. Rava says that this was a good excuse for Bnei Yisrael when they would sin.
  - They could claim that they accepted the Torah only under duress. However, Bnei later, at the time of the miracle of Purim, Bnei Yisrael willingly accepted the Torah.
- 3. Reish Lakish: The extra letter "Heh" in the verse, "ha'Shishi," alludes to the Torah (the five Chumashim and the sixth day of Sivan i.e. Shavuos).
  - Hashem created the world on condition that Bnei Yisrael would fulfill His
    Torah. We deduce this from the verse, "And it was night and it was day, the
    sixth day (Yom ha'Shishi)." Had they not accepted the Torah, Hashem would
    have destroyed the world.
- 4. When Bnei Yisrael said "Na'aseh" before "Nishma," an angel came down and placed two crowns on each person's head.
  - After they sinned with the golden calf, two angels came down to each person. Each removed one crown.
- 5. The Gemara discusses the verse, "And those who love Him will be like the rising sun in its might."
  - The Beraisa explains that this verse refers to people who are insulted but do not insult others. They hear people scorn them and do not reply. They serve Hashem out of love and are happy (i.e. they accept Hashem's judgment) when they are scorned.
- 6. Moshe proved to the angels that mankind should be given the Torah and it should not stay with the angels.
  - Moshe explained that since the Torah states, "Keep Shabbos", "Honour your parents", "Do not murder" etc. it is clear that it is meant for humans who have an evil inclination to do these things, and not for angels who have no evil inclination.
- 7. The Satan tricked Bnei Yisrael into thinking that Moshe had died.
  - He showed them an image of Moshe's corpse floating in the heavens. They had
    understood that Moshe would arrive at a certain time and that time had
    already passed. Upon seeing this image, they were led to believe that he had
    died, leading them to commit the sin of the Golden Calf.
- 8. The Gemara mentions that Har Sinai has many names.
  - They are: Midbar Tzin, Midbar Kadesh, Midbar Kedeimos, Midbar Paran, and Midbar Sinai. There is a dispute about whether its proper name is Sinai or Chorev.

מלטרפין דאסורין היינו לאסור את

הקדרה ומלטרפין למלקות ואף על גב

דלענין חיוב חטאת אמרי׳ בפ׳ כלל

גדול (לעיל עא.) דחלב (כ) ופיגול ונותר אין

מלטרפין למלקות מלטרפין ובפרק

בתרא דע"ו (דף סו.) דפליגי אביי

ורבא דאביי סבר בתר טעמא אזלינן

וקאמר אביי מנא אמינא לה דתנן

תבלין ב' וג' שמות כו' אא"ב דבתר

טעמא אזלינן כולהו חד טעמא נינהו

אא״א בתר שמא אזלינן האי שמא

לחוד והאי שמא לחוד ורבא אמר הא

מני ר"מ היא דאמר כל איסורין

שבתורה מלטרפין זה עם זה שנאמר

לא תאכל כל תועבה כל שתיעבתי לך

הרי הוא בבל תאכל משמע דלאביי

אתיא אפי׳ אליבא דרבנן דר״מ אע״ג

דע"כ פליגי עליה לכל הפחות לענין

מלקות סבר אביי דלא פליגי אלא

בב' מינין אבל בב' איסורין ומין אחד

לא והא דאמר ריש לקיש בפרק

התערובות (זכחים עח.) הפיגול והנותר

והטמא שבללן זה בזה ואכלן פטור

אי אפשר שלא ירבה מין על חבירו

ויבטלנו ולמלקות איירי דבטמא לא

שייך ביה חטאת ועוד מדקאמר התם

ש"מ התראת ספק לא שמה התראה

ומדמבטלין זה את זה היה משמע דשני

איסורין לרבנן דר"ת אין מצטרפין צ"ל

דאע"פ שמבטלין זה את זה כשבללן

מלטרפין הן למלקות וכן מוכח במעילה

בפרק קדשי מובח (דף יו:) דתנן הפיגול והנותר והטמא (ש' אין מלטרפין

וקאמר בגמרא לא שנו אלא לטומאת ידים אבל לאכילה מצטרפין והא

דאינטריך (ד) לאתויי קרא דלאכילה

מנטרפין מלא יאכל כי קדש הם כל

שבקודש פסול בא הכתוב ליתן לא

תעשה על אכילתו פירוש מדנאמרו

בלאו אחד מצטרפין לא איצטריך אלא

לר"ש דאמר ב' שמות אין מלטרפין ובקודש מודה משום קרא דרבי אליעזר

אבל לרבנן אפילו בעלמא מלטרפין

והא דתנן בפ' קדשי מזבח (מעילה יח.)

ג) פי׳ עשב שרוחלין בו להוליה הזוהמה ווג׳׳ ס״ה קמוניה

ד) לעיל פ:, ה) ע"ז סו. ערלה

פ"ב מ"י. ו) ודברים הו.

ו) [ל"ל על], ה) [לעיל פ:],

ש) לבע כמו תכלת, י) עשב

שלובעים בו אדום, כ) נעי

עין משפמ גר מצוה

לב א מיי׳ פי״ח מהלכו׳ שבת הלכה ד: לג ב שם הלכה ה: לד ג שם הלכה ח:

תורה אור השלם

ו לכו נא ונוכחה יאמר יי בשלג ילבינו אם יאדימו בתולע בּצָמֶר יִהְיוּ:

יילע תַּדַע (זְיַע תַּדַע רַּאַבְרָם יִד'ע תַּדַע 2 בּי גַר יִהְיֶה זְרְעֵרְ בְּאֶרְץ לֹא לָהֶם וְעַבְּדוּם וְעַנּוּ אֹתָם אַרבַע מאות שַנָה:

רראשים יזו יו בראשית טו יג וְעַל חַרְבְּךְ תִחְיָה וְאֶת אָחִיךְ תַּעֲבֹד וְהָיָה בָּאֲשֶׁר תָרִיד וּפָּרְקָתְּ עֻלוֹ מֵעַל צָוּארֶף: בראשית כז מ 4 אָנבִי אַרִד עִמְּךְ מִצְרִיְמָה וְאָנֹכִי אַעַלְךּ גִם עָלה וְיוֹסֵף יְשִׁית יָדוֹ עַל עֵינֶיף: בראשית מו ד

ני אָתָה אָבִינוּ פִּי אַבְרנוּ וּיִשְׂרְאַל אַבְרְהָם לֹא יְדְעָנוּ וְיִשְׂרְאַל לֹא יַבִּירְנוּ אַתָּה יְיִ אָבִינוּ

גאַלנוּ מַעוּלְם שְׁמֶּך: ישעיהוּ סג טז האָמִרְתָּ אָל פַּרְעֹה כַּה הַ וְאָמֵרְתָּ אָל פַּרְעֹה כַּה אָמֵר יִי בְּנִי בְּכֹרִי יִשְׂרְאֵל:

די בּתַבְלֵי אָדָם אָמְשְׁכֵּם 2 בְּתַבְלֵי אָדָם אָמְשְׁכָּם בָּעָבתוֹת אַהַבָּה וְאָדְיָהֶי לְהָם בִּמְרִימִי על עַל לחיהם ואט אליו אוכיל:

מוסף תוספות א. והם מין א׳. תוס' ע״ו סו. ב. דפי׳ דשמות לשון שם ממש. תוס' ע"ו סו. ג. דהך מתניתין במסכת והם מיז א' משכחת לה כדפי׳, אלא (ג׳) [ב׳] מינים והם שם אחד היכי משכחת לה כיון דשם ר״ל שם ממש. תוס' ע"ז סו.) ואפילו אם תאמר. תוס' פרא״ש. ה. מכל מקום. זוס׳ הרא״ש. 1. מאי טעמא דמ"ד שני מינים משם מצטרפים. מוק׳ סו. ח. או של שביעית אחר הביעור וכיוצא באלו. מוס' הרא"ש. ט. גבי השבת העבוט. מוס׳ הלח״ש. י. וה״פ הכא תבלין של שנים וג׳ שמות כגון פלפל דכלאים ופלפל יערלה ופלפל דתרומה דתלתא איסורין, וכולן מין פלפליז הם. או ג' מינים והשתא ניחא דמשכחת אחד כגון מאיסור אחד פי׳ מתרומה או מערלה או מכלאי הכרם. תוס' ע"ז קו. יא. דשמות היינו איסורים. תוס' ע"ז סו.

תבלין שנים ושלשה שמות והן מין אחד. פירש רש"י כמו פלפל ארוך פלפל לבן פלפל שחורא ולפייב הא דקתני בסיפאג ר"ש אומר ב' שמות ממין אחד או שני מינין משם אחד אין מלטרפין

ריבויא הוא: יאמר ה'. אתה אמור התוכחה ובך אנו תולין: משכחת לה שני מינין משם אחד כעין שמלינו לקמן (דף 3.) חרי גווני אהלא אבל התימה יוכי בשביל שיש להם שם אחד יש להן להצטרף שפרו ורבו עליה ישראל מדבר סיני שירדה יותר מה מועיל השם לגרום הלירוף שנאה לעכו"ם עליו ומה שמו חורב כיון שהם שני מינין ואין טעמם בשוה שמו ופליגא דר' אבהו דא"ר אבהו הר סיני ומפרש ר"ת" דג' עניני איסור כגון שמו ולמה נקרא הר חורב שירדה חורבה של ערלה או של כלאי הכרם ושל לעכו"ם עליו: מנין שקושרין לשון אשירה ושל עיר הנדחת חקרי ג׳ שמות של זהורית וכו': כשנים כשני מיבעי ליה °כדאמרינן שלא השם המביאו לידי א"ר יצחק אמר להם הקב"ה לישראל אם מכות מביאו לידי תשלומים ובפרק המקבל (ב"מ קיה.) שובר בכל השמות יהיו חטאיכם כשנים הללו שסדורות ובאות הללו" וכן משמע בהדיא בירושלמי בריש מששת ימי בראשית ועד עכשיו כשלג ילבינו: פ"ב דמסכת ערלה"א דקתני התרומה דרש רבא מאי דכתיב ילכו נא ונוכחה יאמר ותרומת מעשר ותרומ' (ה) של דמאי והחלה והבכורים עולין באחד ומאה ומלטרפין זה עם זה וקאמר עלה בגמרא לרבי שמעון נלרכה אע"ג דאמר ר"ש אין שני שמוח מנטרפין הכא מודה שכולם שם תרומה 0:

ה' לכו נא בואו נא מיבעי ליה יאמר ה' אמר ה' מיבעי ליה לעתיד לבא יאמר להם הקב"ה לישראל לכו נא אצל אבותיכם ויוכיחו אתכם ויאמרו לפניו רבש"ע אצל מי נלך אצל אברהם שאמרת לו 2ידוע תדע ולא בקש אםורין ומצמרפין. לכאורה נראה רחמים עלינו אצל יצחק שבירך את עשו מדתני אסורים ותנא תו

כאדם הסובל ומסייע לבהמתו להרים עולה שמעל לוארה בלווחין ובמקלות: והיה כאשר תריד ולא בקש רחמים עלינו ואט אליו אוכיל. הטיתי לכם כח אצל יעקב שאמרת לו יאנכי ארד עמך להכיל :את עבודת הפרך מצרימה ולא בקש רחמים עלינו אצל מי נלך מתנר' בינה קלה. כבר מפורשם עכשיו יאמר ה' אמר להן הקב"ה הואיל שוה בילת תרנגולת שהיא ותליתם עצמכם בי אם יהיו חמאיכם כשנים קלה לבשל ולא בשיעור כל ביצה שיערו אלא כגרוגרת מבילה קלה: ומלטרפין. כשלג ילבינו: א"ר שמואל בר נחמני אַ"ר יונתן

כל מיני תבלין זה עם זה: קליפי מ"ד יכי אתה אבינו כי אברהם לא ידענו אגוזים. הגדילה ע"ג הקליפה בעודן וישראל לא יכירנו אתה ה' אבינו גואלנו לחין: סטים. ט קרו"ג: פוחה. מעולם שמך לעתיד לבא יאמר לו הקב"ה י וורנל"ה: פי סבכה. ברחש הסבכה לאברהם בניך חמאו לי אמר לפניו רבש"ע שעשאה בקליעה נותן מעט בגד: ימחו על קדושת שמך אמר אימר ליה ליעקב נתר. מין אדמה שקורין ניטר"א: דהוה ליה צער גירול בנים אפשר דבעי קמוליה והשלג. בגמרה מפרש להו: תחמי עלייהו אמר ליה בניך חמאו אמר את הכתם. של דם נדה. שאלו הסמנין מעבירין על הכתם של דם

שפרו ורבו. דכל אחד נתעברה אשתו זכר במצות שובו לכם לאהליכם"

°ולא ידענא היכא רמיזא: כשני מיבעי ליה. דומיא דכשלג וישעי אן דלא

כתיב כשלגים: ארד עמך אעלך גם עלה. כאן רמז ד' גליות. גם

ימחו. הואיל שחטאו ויתקדש שמך

בעולם כשתעשה דין בעוברין על

דבריך: קרחת להן בני בכורי ישרחל.

שהיה גלוי לפניך שהן עתידין לומר

לפניך בסיני נעשה ונשמע לקבל עולך

בשלשלאות: כמרימי עול על לחייהם.

לפניו רבש"ע ימחו על קדושת שמך אמר לא בסבי מעמא ולא בדרדקי עצה אמר לו ליצחק בניך חמאו לי אמר לפניו רבש"ע נדה בבגד לטהרו: גבל' הסס. הוא דקולמוס מרוסס לא חזי למידי אלא להסקה: ככא דאקלידא. שן של בני ולא בניך בשעה שהקדימו לפניך נעשה מפתח: ורמינהו. אמתני׳ דקתני לנשמע קראת להם יבני בכורי עכשיו בני תבלין מלטרפין שני מינין לכשיעור: ולא בניך ועוד כמה חמאו כמה שנותיו ב' וג' שמות. פלפל לבן שחור וחרוך

של אדם שבעים שנה דל עשרין דלא ענשת או אפילו מן ג' מינין והם (שם אחד) עלייהו פשו להו חמשין דל כ"ה דלילותא של איסור אסור אם תיבלו בהן את הקדרה: ומצטרפין. לתבלה אם אין פשו להו כ"ה דל תרתי סרי ופלגא דצלויי בכל אחד כדי לתבל ונלטרפו ותיבלו: ומיכל ודבית הכסא פשו להו תרתי סרי ואמר חוקיה. הא דקתני מלטרפין: ופלגא אם אתה סובל את כולם מוטב ואם

עלי הא קריבית נפשי קמר פתחו ואמרו (כי) אתה אבינו אמר להם יצחק עד שאתם מקלסין לי קלסו להקב"ה ומחוי להו יצחק הקב"ה בעינייהו מיד נשאו עיניהם למרום ואומרים יאתה ה' אבינו גואלנו מעולם שמך א"ר חייא בר אבא א"ר יוחנן ראוי היה יעקב אבינו לירד למצרים בשלשלאות של ברזל אלא שוכותו גרמה לו דכתיב בחבלי אדם אמשכם בעבותות אהבה ואהיה להם כמרימי עול על לחיהם ואט אליו אוכיל: מתני' 🌣 המוציא עצים כדי לבשל ביצה קלה בתבלין כדי לתבל ביצה קלה ומצמרפין זה עם זה יקליפי אגווין קליפי רמונים איסטים ופואה כדי לצבוע בהן בגד קטן פי סבכה מי רגלים נתר ובורית יקמוליא ואשלג כדי לכבם בגד קשן פי סבכה רבי יהודה

אומר כדי להעביר את הכתם: גמ' תנינא חדא זימנא ייקנה כדי לעשות קולמום אם היה עב או מרוסם כדי לבשל ביצה קלה שבביצים טרופה ונתונה באילפס מהו דתימא התם הוא דלא חזי למידי אבל עצים דחזו לככא דאקלידא אפילו כל שהוא קמ"ל: תבלין כדי לתבל ביצה קלה: ורמינהו ייתבלין שנים וג' שמות ממין אחר או משלשה מינין (ושם אחר) אסורין ומצטרפין זה עם זה ואמר חזקיה במיני

הערלה וכלחי הכרם מצטרפין אתיא שפיר כרבנן אליבא דאביי ומיהו לפי זה מצטרפין דרישא לא הוי פירושא כמו אין מצטרפין 🌣 דרבי שמעון דצירוף דרבי שמעון היינו לאיסור דאי למלקות הא אית ליה כל שהוא למכות ור"ת מפרש דאסורי ומנטרפין הכל מיירי להנטרף לאסור את הקדירה ולא למלקות א"י. אסורין בנחינת טעם אם נפלו בקדירה ומצטרפין לאסור בתערובת יבש בלא נחינת טעם והשתא הוי מצטרפין (ו) כמו אין מצטרפין דסיפא דרבי שמעון: [ע' חוס' ע"ו סח: ד"ה ר"ש. וחוס' מעילה יח. ד"ה חני]:

לאָו פלגא עלי ופלגא עליך ואת"ל כולם

#### והם מין א'ז, הגהות הב"ח

מאהבה כבנים: דל עשרין דלא ענשת להו. שכן מלינו בדור המדבר שלא ענש הקב"ה אלא מכ' שנה מעשר ותרומת מעשר של דמאי והחלה: (3) ד"ה אסורין וכו' דחלב ומעלה דכתיב (במדבר יד) במדבר הזה יפלו פגריכם וגו' מבן כ' שנה ודם ופיגול: (ג) בא"ר דתנו הפיגול והנותר אין מלטרפין ומעלה אשר הלינותם עלי: כי אתה אבינו. כנגד ילחק אמרו והוא אמר (ד) בא"ד והא דאילטריך י אליעזר לאתויי קרא: להם הראו כנגד הקב"ה שהוא אביכם: בשלשלאות של ברול. כדרך כל הגולים כמו אין מלטרפין דסיפא דר"ם: (ו) בא"ד והשתל הוי שהרי ע"פ גזרת גלות ירד לשם: מלטרפין דרישא כמו אין מלטרפין: בחבלי חדם. בשביל חיבת החדם משכתים למלרים בחבלים ולא

#### גליון חש"ם

ש"י בר"ה שפרו ורכו לא ידענא. עי׳ ברכות כה ע"ב ברס"י ד"ה מחן שמעת ליה: תום' ד"ה תבלין וכו' כדאמרי' שלא השם המביאו לידי מכות. מכות -דף דע"ל:

#### לעזי רש"י

קרו"ג. כרכום. ורנצ"א. פואה (עשב, שמשורשו מפיקים צבע אדום). ניטר"א. נתר (אשלגן חנקתי).

#### מוסף רש"י

קליפי אגוזין. קליפה שעל קליפי האגוז (לעיל עט.). סטים. וישודא (שם). פי סבכה. קופ"א נומנין בגד באמלעיתה (שם). מרוסס. לסיסים (לעיל e:). שנים והן מין אחד, כגון פלפל לבן פלפל שחור פלפל ארוך (שם). אסורין ומצטרפין. אס נפלו לקדירה ולא בזה למבל ולא בזה כדי למבל ונלטרפו ומיבלו והו נתכנ וננטנטו ועיכם ואן של איסור, מלטרפין לאוסרה (שם). ואמר חזקיה. הכא דהאמר מנטרפיו אע"ג יתלתא מיני נינהו ובשמא נמי לא שוו (שם).



דברי תורה

#### INTRODUCTION -

We have decided to print a few short דברי תורה in this booklet which we think give some insight into יום טוב as a דבר תורה. After each דבר תורה are some points to ponder which will allow further research into the idea or can be used to start discussion into the topic. We hope you enjoy.



# Accepting the תורה Anew

Why on שבועות don't we have a specific סוכות מצה like all other ימים טובים? On we eat מסח מוכות, on סוכות we sit in סוכה, but on שבועות we have nothing. In fact, Reb Yechetzkel Abramsky says that is why עצרת' is called 'עצרת', 'to stop', because there are no positive מצות on שבועות, rather we are just refraining from doing the מלאכות which are אסור. Why is this so?

Reb Aharon Kotler explains beautifully that the other ימים טובים are commemorating an event in the past and hence we do an action to help us remember what happened. פסח is זכר ליציאת מצרים, so we eat מצה to aid us in remembering that Similarly, process. סוכות commemorating how Hashem protected us with the ענני הכבוד when we left מצרים, so we do a positive מצוה of sitting in a סוכה to help facilitate our commemoration. שבועות, says Reb Aharon, is very different. We aren't commemorating the past event of מתן תורה. Rather we are right now accepting the תורה upon ourselves just like at הר סיני.

The מראה in ברכות says that just like the תורה was given with fear and trembling due to the magnitude of what was occurring, so too every time we learn it should be with a sense of fear and trembling. Every time we sit and learn a piece of תורה, we are accepting the תורה with our very own מעמד הר סיני Therefore, we don't need the external מצות which we are there to help us remember a past event, we are there now!

#### Points to Ponder:

- ₩ What does it really mean that accepting the חורה is not just a past event but rather something we do every time we learn? הר was years ago!?
- What can we do to help us remember this incredible 100 and not just fall into routine?
- ♣ Does learning with fear and trembling mean it shouldn't be enjoyable?

# משה and הר סיני

The first פרקי אבות in פרקי says' משה קיבל תורה says' . הר סיני from תורה accepted the

What does it mean that משה accepted the תורה FROM, surely it would be more appropriate it to say he accepted it ON הר סיני הר סיני

The קדושת הלוי answers that we know משה רבינו was the humblest person to have existed. When asked him to take בני ישראל out of מצרים out of בני ישראל, he refused out of the greatness of his humility. Nevertheless, when ה' asaid that he would be the one to accept the תורה on behalf of the Jewish people at משה and teach it to them, משה accepted, and we don't find even the hint of an argument in the תורה. Where was his humility then?

The answer is that משה learnt from הר סיני. which we know was a small, unassuming mountain, that the תורה was meant to be given to someone who was similarly unassuming and small. משה, out of his great humility thought he was that person, someone unassuming and small! A sign of his humility is the fact that he thought he was small enough to accept the תורה! This is what it means משה accepted the תורה from סיני, the learnt from סיני, the type of person that was required to accept the תורה. -מסיני ...תורה Moshe received the -מסיני Because of what he learnt from סיני. We can also learn from this an incredible lesson: if we want to do our own שבועות on קבלת התורה, or any day of the year, we must first become like הר סיני as well, humble and unassuming.

#### Points to Ponder:

- ₩ Why do you think that of all character traits, humility is the one most essential to truly receive the תורה?
- Is it coincidence that the humblest man, משה, is also the world's greatest prophet? Why do you think this is?
- ➡ What is true humility? Did משה not realise how great he was? How can we work towards true humility?



# שבועות and רות

As we have seen, unlike פסח and שבועות, סוכות doesn't have any מצוה דאורייתא specific to the specific to the are a number of incredibly important מנהגים which are practised on שבועות, one of which is the reading of מגילת רות. Why do we read this מגילה on שבועות what is its importance?

The רות כה:) writes that, "I would not be surprised if רות was only in תנ"ך to teach us the lineage of דוד המלך, who was a descendant of רות." What does this mean? Is רות story not important at all?

Famously, רות, who came from the nation of מואב, was not easily accepted into the Jewish people. This is because the פסוק says that ( דברים מואב no people from מואב may become part of the Jewish people as converts. The reason for this is because when the Jewish nation left Egypt, the nation of מואב, who owe their existence to אברהם who saved their ancestor לוט, didn't attempt to aid the Jewish people with water and bread. The only reason why it was eventually decided that this פסוק doesn't apply to women is because it was not expected that the women should have journeyed to provide the bread for the Jewish people, as well as a close analysis of the language of the פסוק itself which indicates that women from מואר are allowed to join the Jewish people (יבמות עו:).

Perhaps we can use this to answer all of our questions. The entire רות of חוח beautifully portrays her incredible kindness. She abandoned her life as a princess, her wealth, and her nation, to escort her bereaved and broken mother-in-law back to ארץ ישראל. It was exactly this kindness that *proves* that the unkindness of the nation of מואב which excluded them from the Jewish people doesn't

apply to the women of the nation, and specifically to רות. Therefore, the זהר can write that רות teaches us *only* the genealogy of דוד; it is the entire story of רות that proves that דוד's ancestors were appropriate to be part of the Jewish people. And not only is חוב allowed to become part of the Jewish people, she become the architype גר the ultimate example of someone who willingly accepted the מרכה.

The ב"ב יד: on בכור שור further explains that דוד was born and died on שבועות. It is precisely on that we choose to remember the incredible deeds of רות, reaffirm the lineage of משיח בן, and re-establish our hope that the משיח בן is going to come soon and bring the entire world into perfection, following 'a and the rules of the חורה that were given at במהירה בימינו that come soon.

#### Points to Ponder:

- ₩ Why is the specific character traits of selfishness and miserliness that which excludes the מואבים from becoming part of the Jewish people? Even Egyptians who enslaved us for 210 years are allowed to convert if they would like!?
- What was it about רות that displays kindness above and beyond the norm?
- ₩ Why do you think it was on שבועות that דוד that שבועות was born and died?
- ♣ Can you think of other reason רות is read on
  שבועות?



# מסכת מכות הלכות שבת

If you are interested in receiving the two previous booklets, as well as the upcoming third booklet, please sign up at thehomebeis.co.uk



FOR MORE INFORMATION & SPONSORSHIP OPPORTUNITIES admin@thehomebeis.co.uk

